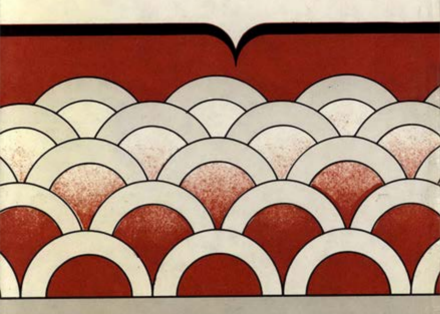
ै रेडं लेखंड जी

في سُبيل مُوسوعُ أفلسفْتِية ال

# ديكارت



فالرومكتنج الميلكك

في بيل موسوعة فلسفية 19



ٮؿٵڽڽڣ (*ڵڶڔڵٮۊڔڗ*ڝ۬ڟۣڣؽٚ**ۼ<sup>ڰ</sup>ؠ**ٽٞ

منشورات وَلاروَمَكُسَّبَةُ الْطِلْالُ جرع متوقب لنفن دا لاقتباس راعادة الجيح مخوظة لمكسّبة الجيسالأل 1484

#### مقسلمية

يعتبر الفيلسوف الافرنسي ديكارت شيخ المفلسفة المصرية ، وفي طليعة العكماء الذين أصابوا من الشهرة قسطا وافرا امتد أشره الى الأجيال الصاعدة ، وما تزال دراسة مصنفاته الى هذا اليوم من ضرورات كل ثقافة لها صلة بالمقل البشرى •

وفلسفة ديكارت تنطلق من المقل الذي يسبر أعماق المرفة والملم ، ويشع بنوره الشمشعاني في عالم السموات والارض ، فيضيء للأجيال الصاعدة معالم الوجود والموجودات وينقلهم الى النفس الانسانية الخالدة المتفاعلة مع السعادة والمثالية والكمال الحقاني المطلق ، فاذا استطاع الانسان

الناهد الى المعرفة والحكمة الوصول الى السعادة الفاضلة ، والمحافظة على رخائها ، وتوطيد دعائم القيم الخلقية في أحضانها ، تركزت دعائم السلام والطمأنينة بين الافراد والجماعات •

ومن فضل ديكارت هذا الفيلسوف الحكيم على الانسانية جمعاء أنه جسد المثل الأعلى للوجود الانساني ، وحقق وعي الانسان لذاته ولوجوده في هذا العالم ، بحيث يرد جميع آرائه الى منطلقات وأفكار واضعة بينة مثالية ، ويرفض بشمم واباء الاعتماد على الافكار والآراء الفير صحيحة والفير مقبولة لديه ولدى الناس جميعا ، وعبر عن منهجه العلمي الفلسفي بموجب قواعد يقينية تصل بالانسان العارف الى أعماق المعارف الصحيحة ، بدون عناء ، وتكفل لمن يراعيها بلوغ العقيقة في المعلوم المقلية ،

وتتضمن قواعد المنهج الذي خططه ديكارت وسار عليه في سلوكه وأسلوبه الملمسي الارشساد والتوجيه ، والنظريات المسرفة ، وفق توجيه عملي صحيح للمقل ليسبر أعماق الرياضيات والطبيعيات والالهيات ، وعلم

ولم يهدف ديكارت من وراء المنهج الذي طلع به على الملماء والعكماء والفلاسفة تطبيقه على علم واحد ، انما شاء أن يكون منهجه عاما يمكن تطبيقه على كافة الملوم ، وهذا ما يشير اليه عنوان كتابه « المقال في المنهج لاحكام قيادة المقل وللبحث عن الحقيقة في الملوم » • فان الذهن كما يرى ديكارت اذا اعتاد مطالب المنهج الصحيح استطاع أن ينقلها الى مجالات أخرى غير الملوم الرياضية ، واستطاع أن يتصور امكان الرياضيات الكلية •

وربما يكون هذا الرأي ليس سوى معاولة وهمية خيالية ، اذ أنه من المعال رد كل شيء الى الحساب ، وتحويل المشكلات الاخلاقية والأمور الميتافيزيقية الى معادلات جبرية ، ولكن من الممكن حسب رأي ديكارت أن تعالج المشكلات المختلفة معالجة رياضية ، وليس الحساب في الحقيقة الالأداة التي يستعملها علم الحساب أو علم الجبرلحل المشكلات الخاصة بهما • والذهن الذي ينحو الحساب ، لحاجته اليه في ظرف من الظروف ، ليس ملزما مع ذلك أن يستعبد نفسه للحساب •

واذا كان للعلوم الرياضية يقين لا نزاع فيه فيقينها آت لا من طرائق العساب التي تعمد تلك العلوم اليها - بل من البداهة التامة ، بداهة المعاني التي تصطنعها ، ومن الترتيب الذي يجري عليه تسلسل تلك المعاني -

وحتى نتمكن من اضفاء على أي علم يقينا يساوي يقين علم الحساب أو علم الهندسة ، يجب أن لا نشتغل الا بالماني الواضحة المتميزة ، وهي التي مضمونها بديهي تام البداهة ، وأن نرتب جميع معانيها ، أي أن ننظمها في نسق خاص ، بحيث يكون كل معنى منها مسبوقا بجميع المعانمي التي يستند اليها ، سابقا لجميع المعاني التي تستند اليها ، سابقا لجميع المعاني التي تستند

ولا بد لنا منطرح الافكار الصادرة عن السلطات أيا كانت ، فلسفية أو اجتماعية أو سياسية أو دينية ، لأنها في غالب الامر أشد الافكار ميلا مسع الهوى وأكثرها متابعة للنزوات الطارئة وأبعدها عن مرتبة اليتين ، وما علينا ألا العزوف عسن الآراء التي تعشقها الجماهير ، لأن ليس ينفعنا في تمييز الحق من الباطل في الآراء والافكار المقلائية

أن نحسب الاصوات لكي نتبع ما يحوز منها آكبر عدد ، فان اجماع الكثرة من الناس كسا يسرى ديكارت لا ينهض دليلا يعتز به لاثبات الحقائق التي يكون اكتشافها عسيرا • وليست شهادة التجربة الحسية الخداعة الا من الأمور الواجب عدم التقيد بها اذ من الممكن أن تخدعنا دائما ، ما دمنا لا نجد لها ضابطا يوثق به ، ويعتمد عليه •

والواجب العملي الصحيح يتطلب منا أو بالأحرى يفرض علينا طرح الأساليب المعهودة في منطق أرسطو الذي شاع في القرون الوسطى ، وتلك الأقيسة المنطقية التي تفرض الشيء الذي يطلب البعث عنه ، والتي لا تصنع شيئا أكثر من أن تعرقل حركة الذهن الطبيعية ، لأنها تديره دورانا آليا ، وتعفينا من التفكير ، ولا تعيننا على اكتشاف الحق -

وما دمنا قد استبعدنا من اعتبارنا آراء السلطات، والافكار المشهورة، وشهادة الحواس، وطرائق الاقيسة القديمة، فلم يبق الا أن نحلل طرائق ذينك العلمين الرياضيين اللذين يقر جميع الناس بما لهما من متانة واحكام، ولنحلل طرائقهما، لا بقصد تطبيقهما كما هما على مسائل لا تعتمل ذلك التطبيق ، بل لكي نستخلص منهما أهم سا يصنعه الذهن في جميع خطواته المنهجية ، ولنتعرف على ما اختص به الذهن من أفعال هي بمثابة الشروط العامة الكلية التي تسود جميع الطرائق الحسابية أو الهندسية ، باعتبارها أفعال شديدة البساطة ، قليلة المدد • كما يلاحظ ديكارت ان جميع الافعال الذهنية التي نستطيع بها أن نصل الى معرفة الاشياء دون أن نغشى الزلل عبارة عن فعلين اثنين هما الحدس والاستنباط •

بيروت في ١٩٧٩/٥/٢٥ الدكتور مصطفى غالب

### سيرة ديكارت وحياته:

ولد رينيه ديكارت في ٣١ مارس من عام ١٥٩٦ بمدينة لاهاي باقليم التورين بفرنسا على بعد نحو ٣٠٠ كيلومترا من الجنوب الغربي لباريس وعلى بعد ٥٠ كيلومترا من مدينة تور عاصمة التورين٠

والده يواكيم ديكارت كان مستشارا في معكمة بريتاني الاقليم الواقع في الشمال الغربي مسن التورين • أما أمه فهي جان بورشار ، ابنة حاكم مقاطعة بواتييه في جنوب تور • ينتمي ديكارت الى سلالة فرنسية بورجوازية عرفت بنبلها وشرفها وعلو منزلتها في طول البلاد وعرضها •

ولم یکن یواکیم وحید أبویه بل ولد من هذا الزواج صبی وبنت کل منهما اکبر من یواکیم • ثم ولد ابن آخر بعد ميلاد يواكيم بأكثر من سنة ولم يعش هذا الابن الا أياما بعد وفاة والدته •

ويبدو أن يواكيم ديكارت قد فقد والدته وهو لم يجاوز سنته الأولى بكثير ويقال أن والدته ماتت بعد مولده بثلاثة عشر شهرا ، فكفلته جدته وقامت على تربيته هي واحدى المرضعات التي عنيت به أفضل المناية • وظل ديكارت مخلصا لها طول حياته • ومن الملاحظ أن ديكارت قد حرص على الاحتفاظ بأخبار والدته وساعاتها الاخيرة ، كونه أشار الى وفاة والدته في خطاب كتبه للأميرة اليصابات وهو في سن الخمسين (1) •

ولأسباب لا يعلمها أحد أخطأ ديكارت في ايراد تلك الاخبار وتفسيرها - فهو أذ يرشد صديقت الأميرة اليصابات إلى علاج نفسي لمرض أصابها يذكر لها أنه أتبع نفس العلاج في سعال لازمه حتى سن العشرين وكان قد ورثه عن مرض رئوي ألم بوالدته أثناء حملها به وتوفيت عنه بعد ذلك الميلاد بأيام -

 <sup>(</sup>۱) غطاب دیگارت الی الامیرة الیصابات فی مایو او یونیه سنسیة ۱۲۵۵ ل، صن ۱۹۶۸ ۰

ولا تدري الذا يقارن ديكارت مرض الاميرة بمرض والدته الا أن تكون تلك المقارنة دليلا على ما يكنه للاميرة من مودة عميقة • وأغرب من هذا أيضا أن يخطيء على النحو المذكور بصدد موت والدته الذي أعقب ميلاده ، بأكثر من سنة والذي أعقب مباشرة ميلاد ابن جديد لم يعش طويلا • وربما أخفي أمر هذا الميلاد على ديكارت كما أخفيت عليه تفاصيل ذلك الموت • ولمل ديكارت في اعتقاده هذا شاء أن يحمل نفسه تبعة وفاة أم ، ولمله أراد في نفس الوقت أن يجمع بين وفائه لأمه التي لم يعرفها ، وبين صداقته لتلك وفائه لأمه التي لم يعرفها ، وبين صداقته لتلك

ويعدثنا ديكارت في السنين الاخيرة من حياته عن ذكريات طفولته ، وعن الريف الذي كان يعيش فيه ، وعن عادات المزارعين ، وعن جمال القرى الفرنسية التي لا يعدلها في نظره شيء مما زاره في المالم ، بل لا تعدلها تلك العزلة الهولندية التي اختارها لنفسه في العشرين سنة الاخيرة من حياته (1) •

<sup>(</sup>١) خطاب ديكارت الى براسيه في ١٦٤٩/٤/٢٣ ل٠ ١٠٧٧ ،

ويروي ديكارت لصديقه شانو حادثا من أحداث طفولته يؤيد به رأيه في أن العاطفة وليد أحداث الماضي البعيد وعاداته تم نقد أحب ديكارت وقتها فتاة من عمره كانت حولاء ، ثم أصبح بعد ذلك ميالا الى كل فتاة أو امرأة حولاء (1) •

وتلك الذكريات التي شاء ديكارت أن يكتبها لأصدقائه انما هي دليل واضح على أن الرجل لم يغض الطرف عن ماضيه ولم يمقته • وان أخطأ في تفاصيله أو تفسيره ، وان كان خياله هو الذي سجل ذلك الماضي فلقد كان خيالا سارا معبوبا لنفسه •

# حياته الدراسية الأولى:

يصاب الباحث بغيبة أمل كبيرة عندما يحاول ذكر وقائع دقيقة خاصة بعياة هذا العبقري الكبير، والفيلسوف العكيم ، نظرا لوجود اختلاف بصدد ميماد تاريخ دخوله المدرسة لأول مرة • فنلاحظ أن مؤرخه باييه يشير الى أنه دخل مدرسة لافليش للآباء اليسوعيين في نيسان عام ١٦٠٤ أي بعد أشهر قلائل من افتتاح تلك المدرسة • ولكن الدقة

<sup>(</sup>۱) فطاب دیکارت الی شانو ق ۱۲۶۸/۸/۲ ل۰ ۱۰۲۷ ۰

التاريخية تجعل أحدث مؤرخي ديكارت يسجلون دخوله المدرسة في عام ١٦٠٦ • ومما يدعم هذا الرأي أن خروجه من المدرسة كان عام ١٦١٤ على وجه التأكيد ، ولم يكن من المقبول أن يبقى بها أكثر من ثماني سنوات ، وذلك لعدم احتمال رسوبه ، أو اعادته لسنة من السنوات لا سيما أن مؤرخيه لم يذكروا تعطل دراسته مدة سنة كاملة لسبب من الأسباب •

ويحدثنا ديكارت نفسه بصراحة ووضوح عسن الدراسة والبرنامج العلمي ومدى افادته من تلك المدرسة الابتدائية في « المقال عن المنهج » ولكن هذا المقال لم يكتب الا في عام ١٦٣٧ أي بعد ربع قرن من تاريخ خروجه من المدرسة • ولم يكن ديكارت بطبعه مؤرخا لأحداث العالم ولا لأحداثه الشخصية - ولم يكن المقال في رأيه سجلا تاريخيا ، انما كان قبل كل شيء تعبيرا عن حكمـ علـي الثقافة العقلية بوجه عام ، وعلى الثقافة التسي زود بها هو بوجه خاص • ويبدو من نص المقــال وأسلوبه ، أن مراحل تلك الثقافة كانت عبارة عن نماذج لها قيمتها الدائمة ، وان لزم احلال أخرى محل بعضها على الأقل • ومن المؤكد أن ديكارت قد حكم على الثقافة التي تلقاها بالمدرسة الابتدائية ، وأن اشاراته الى مراحلها ، وان لم تكن دقيقة تاريخيا ، لم تكن خيالية ، وبالامكان الاستعانة بها على تكوين نظرة صحيحة عن الثقافة التي تلقاها ديكارت بمدرسة لافلیش للیسوعیین وعن مدی افادته منها • ولم تتغير الثقافة في مدارس اليسوعيين فاناحيتها الادبية حتى عصرنا العاضر ، وعلى أسسها قــام الأدب الفرنسي الكلاسيكي وعنها صدر أسلوب اللغة والانشاء والتأليف الفرنسى حتى اليوم • وتقوم تلك الثقافة في مرحلتين : الأولى أدبية لغوية ، هي دراسة الكتاب اليونان والرومان القدماء في لغتهم الأصلية • والثانية هي مرحلة الدراسة العقليــة البعتة التي تقوم أغلبيتها في مواد الفلسفة ، وأقليتها في العلم الرياضي •

وتتوزع المرحلة الأولى ذاتها وفق سن الطالب ومقدار تحصيله ومرتبة نضوجه الى فترتين • فهو يدرس أولا لليونان والرومان قصصهم وتاريخهم ، ويواصل هذه الدراسة مدة سنوات ثلاث ، ثم ينتقل بعدها الى فترة جديدة لا تزيد على ثلاث سنوات ، يدرس خلالها خطب القدماء وشعرهم •

وعندما يصعد التلميذ الى المرحلة الثانية التي تستمر سنتين يدرس في الأولى المنطق مع الرياضيات وفي الثانية الاخلاق مع الطبيعة وما بعد الطبيعة • ولا يختلف وصف ديكارت في المقال عن البرنامج الذى أشرنا اليه • يبدأ بالقصص والتاريخ ثم ينتقل الى الشمر والخطابة ، وينتهى بالرياضيات والفلسفة • أما رأيه في تلك الثقافة فلا بد من النظر الله يعن الحدر: فقد كان من المكن أن يكون مختلفا لو جاء بعد نهاية تلك الدراسة فورا٠ أي بعد تخرجه من المدرسة المذكورة • ولكنه مرتبط في صورته الفعلية بما أراده ديكارت من الفلسفة والعلم والثقافة بوجه عام بعد السنوات الطويلة التي أعقبت خروجه من المدرسة •

ومن الملاحظ أن ديكارت لا يهدف سن وراء حديثه عن مراحل الثقافة الادبية التي مر بها خلال دراسته الأولى نقد برنامج تلك المراحل بل يشير الى أنه درس ذلك دراسة كافية ، فغاصسة الأسور القصصية والتاريخية (1) • ثم لا ينكر الشعر والخطابة وأنه تمتع بجمالهما وروعتهما وأثرهما

<sup>(</sup>١) ديكارت : المقال في المنهج ل • ٩٥ •

في حياة النفس (١) ، كون اهتمام اليسوعيين بتلك المراد في مدارسهم بفرنسا بذ كل تدريس وشرح لها في المحيط الأوروبي بكامله • فعلاوة على الدقة في فهم النصوص القديمة لغة ونحوا وأدبا امتاز هذا التدريس بتوجيه الطلاب نحو الأسلوب اللازم في التمبر الشفوى وفي الكتابة ، وبتوجيه عقولهم وخلقهم وطباعهم وسلوكهم الغارجي الى الافضل والامثل والاكمل ، ويبدو هذا التوجيه واضعا في أن التلميذ لا يطالع النصوص القديمة كاملة ، انما يقرأ مغتارات منها توضب له خصيصا وتناسب عمره ، والمجتمع الذي يعيش فيه ، والدين الذي ينتسب اليه • وتدريس اللغات القديمة تدريس موجه من الناحية الادبية ، ثم من الناحية المعنوية الروحية والعقلانية • وأثر دراسة الأدب اليوناني ظاهر في تنمية الخيال الادبي • أما أثر الأدب اللاتيني فهو واضمح في ضبط أسلموب التعبسير واخضاعه للدقة اللاتينية التي تكاد تحاكي في ميدان الادب واللغة دقة الجبر والهندسة أو دقة القانون الرومائى ذاته •

<sup>(1)</sup> ديكارت : المقال في المنهج ل، ٩٤ ،

ولا يزيد اليسوعيون في الناحية الادبية على ما في الأصول ذاتها وما يستمد منها الا أن يوجهوا الغيال الى مثال المظمة والقوة في القصص والادب، والى ما كان مضبوطا منتظما في الأسلوب • وعلى ذلك يكون مبدأ الادب الكلاسيكي ومثاله الأعلى ، كما يراه اليسوعيون ، اتحادا العظمة بالنظام ، والقوة بقواعد العقل • أما من الناحية المعنويــة فكان قصدهم تربية النفس وتدريبها على الشجاعة، باعتبار أبطال اليونان والرومان نماذج واضحة لها ، وعلى الطاعــة وحسن الانقيــاد ، وتنفيـــذ التعاليم ، وأسلوب الرومان في العكم والعرب وفي التأليف أيضا أنموذج يجسد الطاعة بكافة مقوماتها الغلقية والاجتماعية •

ولكن الشجاعة والطاعة ، يهدفان من خلفهما الى تعلم الارادة وتدريبها ، كونها مسن أهداف السوعيين بصورة عامة • ويرى ديكارت أن هؤلاء الأساتذة كانوا متشددين في اعتدال ، فكان تلميذهم عادة مهذبا ، لا يرفع صوته كثيرا ، ولا يفرط في الكلام ، ولا يخرج على نظام المدرسة ، يتعود على الطاعة ، في جو من الحرية المطلقة -

واذا حاولنا أن نكون فكرة صعيعة عن الغاية من صقل فضيلتي الشجاعة والطاعة في الفرد عرفنا أن التوجيه البسوعي كان معنويا خلقيا قبل أي شيء آخر ، بل دينيا بالمني الصحيح لهذه الكلمة ، وسياسيا بعض الشيء ، ومحاولة للتوفيق بين أدب وأخلاق اليونان والرومان ، ويين ما تفرضه تبدو الثقافة الادبية في كتب اليونان والرومان توجيها فعالا نحو طاعة الملك والخضوع لله وكنيسته • ونلمس أولى قواعد الاخلاق في المقال تنص على أن يخضع الفيلسوف لتشريع بلده وتقاليده وأن يبقيى على الدين البذي أنعم الله عليه به (۱) ٠

وبديهي بعد كل ما أشرنا اليه أن يكون ديكارت، على رأس رجال الأدب الفرنسي في القرن السابع عشر معافظا ، متبعا لما يرى من قواعد ، لكن في حرية • فلم يطالبه معلموه بأكثر من ذلك ، بل لم يعلموه شيئا غير ذلك • لذلك نلمس مواقف ديكارت من ثقافتهم الادبية ومبلغ تأثيرها فيه • أما نقده

<sup>(</sup>۱) ديكارت : المقال في المنهج ل، ( ١٠٦ ـ ١٠٠ ) ٠

للثقافة المقلية في ناحيتيها الرياضية والفلسفية ، فقد كان كما هو معلوم لاذعا شديدا ، الا أنه ينبغي لتقدير قيمته أن نلم بما تعلمه من معلميه في هاتين الناحيتين على الاقل -

من الملاحظ أن ديكارت درس الأمور الرياضية على أفضل معلميها وطألع واياهم كتاب كلافيوس اليسوعي وهو عمدة الجبر في ذلك العصر • درس الجبر اذن علاوة على فروع الرياضيات التقليدية من هندسة وحساب وفلك وموسيقى • وتعطينا اشارات ديكارت الى تلك الدراسة على أن الماسه أثناءها بالعلوم الرياضية كان كافيا وافيا ، واكتمل فوق ذلك بتطبيقات عملية سواء في مساحة الارض أو في الصناعات الميكانيكية المعروفة •

واعترف ديكارت بالقدرة النظرية للعلم الرياضي الذي رشفه عن اليسوعيين ، ولكنه نقد ضيق تطبيقاته (١) • ولعل حسب رأي ديكارت تلك الدروس التي رضع لبانها لم تعد أن تكون عبارة عن موجزات مختصرة للمذهب الذي أوجده

<sup>﴿ ( )</sup> ديكارت : المقال في المنهج ل- ( ٩٥ ـ ٩٢ ) ٠

توما الأكويني والذي فسرفيه حكمة أرسطو تفسدا مسيحيا ٠ اذ من المعلوم أن الكنيسة الكاثوليكية في مجمع ترنت قد أوصت المدارس والجامعات المسيعية باتباع مذهب توما الأكويني في تعلم الفلسفة واللاهوت • ولكن لا بدلنا من القول أن اليسوعيين لم يفرضوا على تلامذة مدارسهم ضرورة الاخــذ بمعتوى مصنفات أرسطو أو توما الاكويني بدليل أن من يمتمد فلسفة ديكارت في النواحي التي يظهر فيها قريبا الى المعلمين لا يجد فيها أثرا للفلسفة الأرسطية ، كما أولها توما الاكويني • والاغلب أن اليسوعيين لم يهتموا بفلسفة أرسطو الاكويني في التجربة وعلاقتها بالوجود ، أو في العقل الانساني وعلاقته بالعس ، أو في الوجمود ذاته وعلاقتمه بمبدئه الاول ويلاحظ أنهم اكتفوا بارجاع المذهب الأرسطى الاكويني الى بعض معان فلسفية رئيسية ، كمعانى الجوهر والصورة ، والمبادة والطبيعة ، وأنــواع العلل المختلفــة ، وأنــواع الحركات ، كما نص على ذلك أرسطو في الطبيعة وفيما بعد الطبيعة (١) .

<sup>(</sup>١) الاكتشاف الميتافزيقي للانسان عند ديكارت ص ( ٣١ - ٣٦ ) ٠

ولما شاء ديكارت أن ينشر كتاب و مباديء الفلسفة ، وأن يقرن فيه كل فقرة بفقرة مختارة من مؤلف فلسفي مدرسي معروف ، ليبين امتياز فلسفته على الفلسفة المدرسية ، لوحظ عدم الاهتمام بالمذهب التوماوي كونه قد فقد عندهم روحه وحياته •

ولا بد لنا من الاشارة الى النقد السريع الذي وجهه ديكارت في و المقال عن المنهج و للفلسفة التي تعلمها ، حيث نلاحظ أنه لم يشر لا الى أرسطو ولا الى توما الاكويني ، ولا الى أي نظرية واضحة متكاملة استخلصها من دروس الفلسفة وهذا يمني أن اليسوعيين كانوا قبل كل شيء ملفقين في الفلسفة يجمعون فيها بين أمور بعضها صادر عن توما الاكويني والبعض الآخر عن دانز سكوت أو غيرهما من المدرسيين ، كما ظهر ذلك من مطالعة كتب معلمهم الاول سواريز .

ووجه ديكارت انتقادا شديدا لفلسفة أساتنه وعاب عليهم اعتمادهم على الجدل السخيف والنقاش المقيم بين نظريات مختلفة لا يمكن أن تكون كلها سعيحة ، في آن واحد ، في موضوع واحد ، وليست أبعاثهم سوى معاولات ترجيح نظرية على أخرى ، من شأنها ترك العقل يتمتع بحريته الكاملة ، يغتار ما يروقه من الأمور النظرية دون أن يكون على يقين من أي شيء • وبذلك تصبح الفلسفة ليست سوى مدرسة للشك قبل أن تكون مدرسة يقين وعلم (١) •

أما في ميدان الفلسفة العملية أو الاخلاق فيبدو أن الدروس اقتصرت على مطالعات بليفة مختارة من كتب الرواقيين دون أن تكون لتلك المطالعات ولتعليق المعلمين عليها أي علاقة بالحياة العمليسة التي يريد ديكارت أن يختط طريقة فيها بثبات وحزم كاملين • ولربما فرض لغاية منهم النقد الديكارتي للفلسفة التي تعلمها أن نضم الى ذلك النقد نقده للرياضيات ، وأن ننظر بوجه عام في نقده للثقافة العقلية التي تعلمها ، فعيب العلم الرياضي الذي درسه ، هو أنه لا يمكن دارسه من تطبيق عام شامل في جميع أوجه العياة والعمـــل ، مما يدل على أن هذا العلم كان محدودا ضيقا • وعيب الفلسفة أن لا وسيلة فيها تجنب الانسمان

<sup>(1)</sup> ديكارت : المقال في المهنج ل: ٢٢ •

الخطأ ولا قاعدة يثبت أقدامه في الحياة عليها. • وديكارت تواق كما يرى الى أن يميز الصحة من الخطأ لبرى بوضوح ، ويسير في ثبات •

ومن هذا المنطلق الديكارتي كان العيب المجوهري لتلك الثقافة المملية في مراحلها المليا أنها ليست حكمة بالمفهوم الحقاني ، فاليقين معدوم في الناحية النظرية ، والتطبيق معدود ضيق كل الضيق اما الفلسفة العقة فهي يحث عن الحكمة ، ومن شان الحكمة أن تكون نورا مشعا للانسان يقوده في الحياة المرفانية الى المثالية والكمال ومن شات العياة المرفانية الى المثالية والكمال ومن شعا المناسات المرفانية الى المثالية والكمال ومن شات المرفانية الى المثالية والكمال ومن شات العيادة المرفانية الى المثالية والكمال ومن شات المرفانية الى المثالية والكمال ومن شات المرفانية والكمال ومن شات المرفقة المرف

ومعا يلاحظ أن ديكارت بعد خروجه من المدرسة الأولية في لافليش ، لم يصرح بالنقد الأساسي الذي أشار اليه في و المقال في المنهج » بعد ذلك الوقت بربع قرن • ولكن الاشارة تعمل نوعا من ذكرى خيبة الامل التي شعر بها عند خروجه من المدرسة • الا أنه لم يمتنع حتى في أوقات كان يندد فيها بالعلم والفلسفة المدرسية من الاعتراف بأنه تلقى عن اليسوعيين أفضل ثقافة يمكن لشاب أن يتلقاها ، وبأنه مدين الأساتذته ببذور تفكيره ، بل من أن ينصح صديقا له بارسال ابنه الى مدارس

وبعد أن غادر ديكارت مدرسة لافليش في صيف عام ١٩١٤ أي بعد أن جاوز الثامنة عشر بقليل ثم حصل من جامعة بواتييه في عام ١٦١٦ على درجتي البكالوريوس والليسانس في العقوق ، سجل ديكارت اسمه في سجل المعامين منذ تغرجه ولم يترافع أبدا وفكر في عام ١٦٢٢ في شراء وظيفة قضائية وذلك عندماً حصل على استقلاله المالي ، ثم أبعد تلك الفكرة عن مغيلته بعد حين •

كان ديكارت كما يقول من دونوا تاريخه شابا اجتماعيا ، بعد تخرجه من مدرسة فليش ، وكان يعبد الرقص واللعب بالسيف • ثم اشترى له أبوه وظيفة ضابط ، على عادة نبلاء ذلك العصر ، وأصبح ديكارت في عام ١٦١٨ ضابطا بجيش موريس دي ناسو الهولندي وحليف فرنسا • وعاش ديكارت بمدينة بريدا بهولندا مدة ما ، وتعرف أثناءها باسحق بيكمان الذي كان له أعظم الأثر في توجيهه علميا • وبيكمان أكبر من ديكارت بثمان توجيها علميا • وبيكمان أكبر من ديكارت بثمان

<sup>(1)</sup> غطاب لديكارت في ١٢٢٨٩/١٢ ( أ .. ت٠ المجلد الثاني ٢٧٨ ) ٠

سنوات ، وكان في ذلك الوقت وكيل مدرسة ثانوية، يمنى خارج وظيفته هذه ، بالرياضيات والعلسوم وبعلم الطبيعة بنوع خاص ، متجها في بحوثه الى تأويل الظواهر الطبيعية تأويلا رياضيا ميكانيكيا عاما ، قريبا الى ذلك الذي اتخذه جاليليو في نفس الوقت تقريباً • ولا شك في أن ديكارت تعلم منه الكثير أثناء اقامته في مدينة بريدا الهولندية بدليل تلك الكلمات التي كتبها له في ذلك الوقت : ١ انك في الحقيقة الانسان الوحيد اللذي أيقظني من خمولی ، وأعاد الى نفسى علما كاد ينمحي مـن ذاكرتي ، وأرجع عقلي الى جليل الاعمال بعد أن كان قد نبذها • وبدليل أن ديكارت أهدى اليه أول كتاب ألفه وعنوانه « ملخص الموسيقي » راجيا منه في الاهداء أن يحتفظ بالكتاب لنفسه ما دام هـو بالفعل صاحبه وملهمه

وكان ديكارت وهو في هولندا ينفق ساعات فراغه من الخدمة المسكرية في الدروس والتحميل، وخصوصا في درس الرياضيات، وكان الى جانب ذلك يدرس اللغة الهولندية والتصوير والعمارة الحربية ومن هولندا توجه ديكارت الى المانيا وكانت حرب الثلاثين سنة على وشك النشوب فيها،

فانغرط بصفوف الجيش الذي كان قد حشده ناخب بافاريا لمقاتلة بوهيميا الثائرة •

وبمد فترة وقعت لديكارت حادثة كان لها أكبر الأثر في حياته كلها: ذلك أنه في خلال سنة ١٦١٩ ـ ١٦٢٠ ، حين كيان يعيش ببليدة « نويبرج » على شاطيء الدانوب ، حدثت له أزمة عقلية ، فعبس نفسه ، وعكف على التأمل وامعان الفكر في خواطر أدت به الى نظريته العامة في المنهج للبحث عن العلوم • ويحدثنا ديكارت عن ذلـك فيقول: و كنت حينئذ في ألماتيا ، عندما استدعتني العروب التي لم تنته فيها بعد ، ولما كنت في عودتي من الاحتفال بتتويج الامبراطور ، ألجأني بــدم الشتاء الى قرية لم أجد فيها شيئًا من السمر ، ولم يكن لدي لحسن العظ ما يشغلني من هموم أو أهواء ، فكنت أحبس نفسى طول اليوم وحدي ، في حجرة دافئة ، حيث كنت أفرغ الفراغ كله لحديث نفسي وتصريف خواطن فكري •

يبدو ان هذا الحديث النفسي الذي يشير اليه ديكارت لم يكن تأملا هادئا فاترا ، كما يمكن أن يسبق الى الوهم ، ذلك أن احدى القطع الادبية التي تركها د باييه » من كراسة اسمها د اولمبيقا » تشير الى أن حديث ديكارت عن نفسه واستفراق في التأمل والتفكير قد صعبه ذلك اليوم هيجان نفسي غريب • ولنستمع اليه وهو يقول : ١٠ نوفمبر سنة ١٩١٩ : ما كان أشد ما طارت نفسي حماسة وجيشانا اذ اكتشفت أسس علم بديع (١) !

وفي هذه الحال من الحمى العقلية استسلم ديكارت للنوم ، فشاهد ثلاثة أحلام : كيان في العلم الأول يسر في الطريق ، فأحس فجأة أثناء ســـــره بفزع وارتعاب شديدين أفقداه توازنه ، فحساول مسرعا استرجاع هذا التوازن وعندئذ فاجاءته ريح عنيفة قلبت جسمه رأسا على عقب ، فجرى في شيء من التعثر الى مدرسته ليصلى في كنيستها • ولكنه تذكر عند دخوله اليها ، أنه لمح أثناء جريه في الطريق رجلا كان يعرفه ،فغرج فورا من الكنيسة ليلعق به ويحييه ، ولكن ريحا أقوى من السابقة دفعت بجسمه الى جدار الكنيسة ، وعندئذ جاءه رجل آخر وطلب منه في أدب ولطف أن يقابل صديقا يريد اهداءه شيئا ثمينا ، فظن ديكارت أن الهدية

<sup>(1)</sup> مجموعة مؤلفات ديكارت : عن ١٧٩ •

لم تكن الا شمامة مستوردة من الخارج • وكان ديكارت طول العلم ، متعجبا من احتفاظ جميح الناس بتوازنهم ، الا هو ، وتيقظ في النهاية متيقنا من أنه العوبة روح خبيث (١) •

وعندئذ دار دیکارت فی سریره ورقد علی جانبه الأيمن ورفع الى الله صلاة قصرة • ثم نام ففوجيء مباشرة بخلم ثان أعنف من الاول وان كان أقصر منه ، سبع قصف الرعد ، وخيل اليه أن عينيه مفتوحتان وأنه يرى غرفته تلمع كلها بأشمة نور قوى ، وتيقظ بعد ذلك وفكر في هذه الرؤيا راطمأن اليها شيئًا ما • ثم نام من جديد فعلم لثالث مرة حلما ارتاح له ارتياحا كــاملا : رأى علـــى منضدته كتابين أحدهما قموس اغتبط له أشسد الاغتباط والآخر مجموعة من مغتارات الاشمسار تصفحها مباشرة فاعجب ببيت فيها اعجابا قرر بعده أن يتخذ البيت شعارا لعياته في المستقبل وهو بيت لشاعر لاتيني اسمه أوزونيوس يتساءل فيه : أي طريق في العياة أتبع ؟ وفي أثناء تصفحه هذا الكتاب جاءه شخص مجهول ، وقدم له قصيدة لنفس الشاعر

<sup>(</sup>١) مجموعة مؤلفات ديكارت : ص ١٨٠ •

تبدأ بالكلمات نعم أم لا ؟ وحدثه المجهول عن جمال القصيدة ، فرد عليه ديكارت بأنه يعرفها ، وبأنها في كتاب المختارات الشعرية • وعندما حاول العثور على تلك القصيدة في الكتاب لمع اختفاء القموس • ولكنه رأى القاموس بعد ذلك ، وقد تغير شكلــه ومعتواه • وعمل ديكارت على تصفح المختارات فلاحظ في اعجاب صورا جميلة تملأ الكتاب ، ثم اختفى الشخص المجهول واختفت الكتب ، وبقـــى ديكارت في نومه محاولا أثناءه تفهم معنى هـــذه الرؤى • فاعتقد أن القاموس رمز الى جميع العلوم في اتحادهها ، وأن المختارات الشمرية رمز الى اتحاد الفلسفة بالحكمة • ولم يتردد أثناء نومه في الاعتقاد بأن الهام الشعراء منبع لحكمة تفوق تفكير الفلاسفة •

ثم أفاق ديكارت من نومه مطمئنا الى العلم الثالث واثقا بأن روح الله قد أرادت أن تكشف له كنوز العلم والعكمة بينما اعتبر العلمين الأولين بمثابة انذار نهائي له ضد ماضيه حتى اليوم •

ولقد ذهب المؤرخون في تأويل عام لتلك الاحلام مذاهب سُتى ، حتى التجأ بعضهم الى فرويد نفسه الذي لم ير امكان تفسير معين بالذات ما دامت الأحلام لشخص ليس على قيد الحياة • ويكفي ان نلاحظ في العلمين الأولين تعبيرا عن قلق ديكارت وحيرته بين اتجاهات مختلفة ، قد تتخذها حياته ، بين ماض أراد التحرر منه ، ومستقبل لم يعرف عنه شيئا • ثم جاءت أشعة الضوء في نهاية العلم الثاني اشارة الى نقطة تعول في حياته ، ورمزا الى ارادة حاسمة عنده للتحرر من الماضي ، والتقدم الى مستقبل نضوج وخصب • ثم جاء العلم الثالث ممثلا لوحدة فلسفية عليا فكر فيها ديكارت منن التقى ببيسكمان ، بل لعله فكر فيها تفكيرا غامضا منذ السنين الاخيرة لدراسته بلافليش •

وقد سجل باييه مؤرخ ديكارت أن الفيلسوف اكتشف في تلك الليلة أسس العلم العجيب (1) ، ولكن البحوث التاريخية لا تظهر أن ديكارت قام في ذلك الوقت • أو بعده بقليل ، باكتشاف علمسي معين ، أو أنه شرع في تأسيس فلسفة كاملة • وثابت أن ديكارت لم يكتشف في تلك الليلة الشهيرة مباديء الهندسة التحليلية ، وأنه لم يبدأ بعدها

<sup>(</sup>۱) باییه : هیاة دیکارت ج۱ ص ۸۱ ۰

مباشرة في تحرير كتاب القواعد لتوجيه العقل •

ولكن هناك أمران يمكن تأكيدهما من الناحية التاريخية : الاول أن مخطوطات ديكارت في ذلك الموقت تدل على أنه كان بين موقفين عقليين : موقف هندسي ميكانيكي اتخذه بعد بيكمان وأدى به بعد سنين الى تعميم المبدأ الآلي والى اتخاذ تفسير رياضي كامل في الطبيعة ، ثم موقف آخر غير واضح تماما أشار فيه الى وحدة الطبيعة والى الحب والانسجام اللذين يقربان أجزاء الطبيعة فيما بينها وقد نبذ ديكارت هذا الموقف الاخير حتى اننا لا نجد له أثرا في مغطوطاته بعد ذلك أو في مؤلفاته (١) .

والأمر الثاني الذي يمكن تأكيده هو عنزم ديكارت الصادق على تخصيص حياته للتفكير، بدليل اعتزاله وظيفته المسكرية، ثم رفضه بعد ذلك منصب القضاء الذي عرض عليه عندما استقل عن أسرته استقلالا ماليا كاملا، في عام ١٦٣٢، وتعهده بالحج على أقداسه حتى دير المسذراء

 <sup>(</sup>۱) ف، أنكيه : الاكتشاف الميتافيزيقي الانسان عند ديكارت ص
(۱) د، 13 - 13 ) ،

بلوريت في ايطاليا ، ذلك العج الذي سمع عنه منذ سني تلمذته بلافليش ونذره للعذراء بعد ليلة ١٠ نوفمبر ١٦١٩ -

## ديكارت يتجه كلية الى العلم والتعصيل:

التاريخ يقف من ديكارت وكيف أمضى الفترة من عام ۱۹۱۹ و مام ۱۹۲۲ صامتــا على وجــه التدقيق عندما نلاحظ في هـذا العـام الاخر أن ديكارت وجد في فرنسا الى جانب أفراد أسرت ليلاحق نصيبه من مبراث والدته • ولكن المعروف أن ديكارت قام برحلة طويلة من جنوب غربي ألمانيا حيث كان في نهاية عام ١٦١٩ الى شمالها وأبحر منها الى هولندا حيث بقى مدة قصيرة • ثم أبحر من هولندا الى فرنسا في رحلة لا يمكن تعديد ميعادها بدقة • انما يقال أن بحارة مركبه في هذه الرحلة اعتزموا قتله هو وخادمه وسلب ما معهما من أموال ومتاع • ولكنه علم بنواياهم فقام للتو شاهسرا سيفه عليهم ، وعددهم لا يقل عن ألعشرين ، مهددا أي واحد منهــم يجرؤ على مهاجمتــه • فـُـعـروا وتركوه لشأنه يكمل رحلته . وينزل من المركب في دنکرك ٠ وليس بمقدورنا أن نؤكد الكثير عن رحلته الى ايطاليا ، وعما اذا كان قد حج الى لوريت أم لا • وكل ما يعرف عن حياته بين نهاية عام ١٦٢٢ وعام ١٦٢٥ أنه سافر الى ايطاليا بالفعل ، ثم عاد منها غير راض عن رحلته الى تلك البلاد • ثم عاش من سنة ١٦٢٥ في فرنسا بين باريس والريف مدة ثلاث سنوات تقريبا تعرف أثناءها بجمهور من العلماء ورجال الدين أخصهم مراسله وصديقه فيما بعد الأب مرسين ، والذي كان مدة عشرين سنة واسطة التمارف والتراسل بينه وبين علماء وفلاسفة ولاهوتي أوروبا واتصل أثناء اقامته هذه بعلماء طبيعيين ومهندسين ورجال كانوا يمنون بتطبيق العلم والرياضة في الصناعة ، وكان من بينهم صديقه فرييه الذي عهد اليه ديكارت بصنع ما احتاج اليه من آلات لبحوثه العلمية والضوئيــة بنوع خاص ٠

وأهم أحداث حياته في تلك الفترة الاجتماع الذي تم في خريف عام ١٦٢٧ عند القاصد الرسولي بباريس ، وحضره ديكارت والكردينال دي بيرول مؤسس جماعة الأوراتوار الدينية ، وغيرهما من كبار العلماء والمفكرين ، واستمعوا الى حديث رجل

اسمه دي شاندو تكلم عن أسس العلم الذي يجب بمنهومه أن يحل محل العلم المدرسي ولم يقنع الحاضرين بكلامه الذي جمع الى الغموض ادعاءات غريبة بعيدة عن العلم كل البعد وهنا طلب الكردينال دي بيرول من ديكارت رأيه في الموضوع، فأجاب في حذر شديد بادئا بنقد وتفنيد ادعاءات دي شاندو عثم أشار في اقتضاب الى مباديء أخرى تكفل للعلم استقلاله وتقدمه وخصبه ، وللديس جلاله وعظمته و

ولما عرف الكردينال دي بيرول قيمة المباديم التي أدلى بها ديكارت ، دعاه الى زيارته ، وسأله أن يبسط له أفكاره بسطا أو في مرة أخرى ، وأهاب به أن يفرغ الاصلاح الفلسفة ، وأن يستعمل في مناصرة الحقائق الميتافيزيقية الكبرى التي توافق المقيدة الكاثوليكية ما حباه الله من قوة القريعة ونفاذ البصيرة .

وان لم تسجل لنا اعترافات ديكارت في المرضوع فالأغلب أنه لم يصرح أثناء رده على دي شاندو بأي نظرية ميتافيزيقية جديدة ، انما اكتفى بالكلام عن أمله في قيام علم طبيعي ميكانيكي عام ، يستخدم

الاستدلال الرياضي في جميع نواحيه • ومن المؤكد أن كانت زار الكردينال بعد هذا الاجتماع أكثر من مرة ، وحدثه عن آرائه ومشروعاته العلمية • وربما تعهد للكردينال بأن يمضي في تلك المشروعات حتى نهايتها ، وأن ينتقل بعد ذلك الى البحث عن فلسفة تكفل للعلم استقلال وتعترف لله بمنزلت وقدرته (1) •

وفي عام ١٩٢٨ قرر ديكارت الاعتكاف والغلوة وترك العياة الاجتماعية بصورة نهائية • فتسرك فرنسا وأوصى أصدقاءه بالبعث عن منسزل لله بالريف الهولندي • وعندما تم له ذلك سافر الى هولندا وعاش فيها في عزلة تكاد تكون تامة حتى نهاية حياته تقريبا • ولم يكن يقيم ببلدة واحدة في هولندا أو منزل مدة ما الا وانتقل الى مدينة جديدة أو منزل جديد بعيد عن المنزل السابق حتى لا يألف الى الناس ولا يألفوا اليه ، وكان لا يعطي عنوانه الا لصديقه مرسين موصيا اياه بأن يرسل اليه خطاباته لا في منزله ، انما في منزل شخص آخر

<sup>(</sup>۱) باییه : هیاة دیکارت ۱۹ می ۱۲۰ - ۱۳۲ - انگییه : دیکارت میر ۲۲ – ۲۲ د

يتسلم ديكارت منه الغطابات تباعا • وكان ديكارت يفضل الريف على المدن • انما كان مع ذلك يتخذ مسكنه في الريف غير بعيد عن مدينة من المدن حتى يتمكن من شراء لوازم منزله أو معامله العلمية •

وكانت اقامة ديكارت في هولندا في عام ١٩٢٦ في مدينة فرينكر بعد عدة رحلات بين هولندا وفرنسا وسكن بيتا بالقرب من أبواب المدينة حتى لا يكون بعيدا عن الريف ثم انتسب الى جامعتها حيث واصل فيها دروس علم الطبيعة وخاصة دروس علامة متخصص في المجاهر ثم ترك فرينكر في نهاية العام ، واتجه الى استردام فأقام فيها اقامة شبه مستديمة الى عام ١٩٣٥ ، وكان يتنقل من منزل الى آخر في المدينة ، ويقوم برحلات تطول أو تقصر في بعض المدن الهولندية الاخرى ت

ويروى أنه في عام ١٦٣١ انتسب الى جامعة ليدن ، واتصل فيها بالرياضي والمستشرق جوليوس الذي عرض عليه بعض المسائل الهندسية ، التي لم يعلها الهندسيون القدماء - فاهتدى ديكارت أثناء حلها الى اكتشاف مباديء الهندسة التحليلية - وتعرف ديكارت عن طريق جوليوس بقسطنطيين

هويجنز والمد عالم الضوء الشهيد كريستيان هويجنز ، وكان الأب يشغل في ذلك الوقت منصبا مهما في البلاط الهولندي كما كان علاوة على ذلك علامة في الطبيعيات والرياضيات مغرسا بالفن والأدب والموسيقي •

وفي عام ١٦٣٣ استقر فترة في مدينة ديفنتر واتصل بهيلين هانس التي ربما كانت في خدمته في ذلك الوقت ، وأنجب منها بنتا سماها فرانسين ، وفاء لذكرى بلاده ووطنه • ولم يشر ديكارت الى تلك العلاقة الافي المنادر ، والا لأمور منها مشل اعداد اقامة لابنته أو احضار مرضعة لها • ولم يهتم بهيلين ، انما أحب ابنته حبا كبيرا ، وحزن على وفاتها وهي في سن الخامسة أشد العزن •

وفي نهاية عام ١٦٣٣ الى عام ١٦٣٥ استقر في المستردام واتخذ لنفسه في تلك المدينة أكثر من منزل • وسافر أثناء تلك الفترة الى الدانمارك في رحلة قصيرة • وفي نهاية عام ١٦٣٥ ، أقام في بلدة باوترخت بشمال هولندا • وعاد في عام ١٦٣٦ الى امستردام حيث عكف على انهاء كتبه العلمية ، ومتاله عن المنهج ، وشرع من أوائل عام ١٦٣٧ ومتاله عن المنهج ، وشرع من أوائل عام ١٦٣٧

بمباشرة طبع تلك الكتب •

ويقال بأنه عمل في كتابه انكسار الضوء منذ عام ١٦٢٩ ، وربما انتهى من كتابة مسودة الكتاب في عام ١٦٣٢ • ثم عرض للبحث في نهاية عمام ١٦٣١ في مسائل الهندسة الاغريقية ، فانتهى الى اكتشاف الهندسة التحليلية في أوائل عام ١٦٣٢ . وفي هذا العام ، بدأ في تأليف كتاب كامل في « العالم » درس فيه ، بعد الامتداد والحركة ، ظواهر الضوم بوجه عام • وكان يعني من عام ١٦٣١ بالتشريح ، فشرع في سنة ١٦٣٣ بكتابة الجزء الثاني من كتابه السابق « كتاب الانسان » • وكاد ينتهي في عام ١٦٣٣ من الكتاب عندما سمع بخبر ادانة الكنيسة الكاثوليكية لجاليليو لتقريره دوران الارض وكان قد وصل الى نفس النتيجة في كتابه السابق • وما سمع بخبر تلك الادانة حتى أعلن لأصدقائه عزمه على الامتناع عن نشر كتابه « العالم » وذلك لسببين رئيسيين : أولهما حبه للدعة ورغبته في تجنب الاعتراض والنقد • والثاني اعتباره القضية العلمية السابقة وكافة قضايا العلم نتائج فروض واستدلات فرضية ليس الا • ثم عمل بعد ذلك على اتمام بحوَّثه العلمية الاخرى ونشرها : فعلاوة على كتابه « انكسار الضوء » درس الظواهر الجويسة وراح يؤلف في الآثار العلوية كتابا صدر في عسام ١٦٣٧ مع كتاب آخر اسمسه « الهندسة » ومسع « انكسار الضوء » وأصدر مع هذه المقالات العلمية الثلاثة مقدمة لها في تاريخ فكره وفي منهجه وتلك المقدمة هي ما يعرف بالمقال عن المنهج -

و آخذ دیکارت یتلقی الرسائل من علماء یعرفهم و آخرین لا یعرفهم بصدد ما احتوته مؤلفاته السابقة هذه من آراء علمیة جدیدة و تلقی أیضا عدة خطابات آخری بصدد ما احتوته صفحات « المقال عن المنهج » من نظریات فلسفیة و

ومن المؤكد أن ديكارت قد حاز على اعجاب مراسليه وأرضى نفسه في المسائل العملية وكانت الرسائل المتواصلة التي يتلقاها بمثابة مشجع له على المضي في البحث والتفكير الفلسفي و فاعتزم ما بين عام ١٦٣٨ و١٦٣٨ التفرغ للفلسفة تفرغا كاملا و فنجده في عام ١٦٣٨ معتكفا ببلدة سانت بورت بشمال هولندا حيث لم يلق الا أشد المقربين اليه و وظل في تلك العزلة مسدة سنتين تقريبا تخللتهما رحلات قصيرة الى أمستردام وأوترخت و

وفي سبتمبر سن عسام ۱۹۶۰ دعي علمي وجه الاستمجال لمرض أصاب ابنته فرانسين فلم يعضر الاعندما علم بوفاتها وكان عام ۱۹۶۰ هذا من أقسى الاوقات عليه ، شاهد فيه وفاة ابنته بعمد وفاة أبيه .

وانتهى في عام ١٦٤١ الى مؤلف فلسني جامع عرضه عن طريق صديقه مرسين على بعض كبار الفلاسفة ورجال الدين فتلقى من بعضهم أسئلة واعتراضات عمل على نشرها في نهاية مؤلفه هذا مع اجاباته على تلك الاعتراضات و فخرج الكتاب في عام ١٦٤٢ بعنوان و تأملات في الفلسفة الأولى » يبرهن فيها على وجود الله والتمييز القائسم بين النفس والجسم ، مضافا اليه تلك الاعتراضات والاجابات و

ولما أنجز ديكارت كتابه « التأملات » فكسر في وضع كتاب جديد يعرض فيه فلسفته للمدارس أملا أن تشيع تلك الفلسفة لا بين العلماء وحسب بل بين الطلاب كذلك ، وخاصة بين طلاب مدارس اليسوعيين ، أساتذته القدماء • ولكنه لم يجد منهم

أي تشجيع • وظهر الكتاب في عام ١٩٤٤ بعنوان « مبادىء الفلسفة » •

والظاهر أن كتب ومؤلفات دبكارت واتصالاته الفلسفية بمعاصرية وخناصة باليسوعيين والهولنديين ، قد أثارت الجدل والنقاش دام سنوات عديدة ولم ينته الى نتيجة بينه وبين البسوعيين ، وهاجمه علماء اللاهبوت في هولندا وأساتنة الجامعات وخاصة جامعة أوترخت وعرضوا بآرائه وبتلاميذه من العلماء والفلاسفة ، ثم تعرضوا لعياته الغاصة وظل ديكارت سنموات يمحص ويفند ادعاءات خصومه ، ويرد على نقدهم ،ويدافع عن نفسه ، بعد هجومهم عليه من جديد ، ويدافع في نفس الوقت عن حرية الفكر والنشر والتعليم • لكن خصومه لم يهدأوا لعظة مما اضطره في نهاية الامر الى الالتجاء الى صديقه هويجنز وكان من رجال البلاط الملكي الهولمندي ثم الى سفر فرنسا نفسه لدى ذلك البلاط •

وضاق بعياته في هولندا لولا صداقـــة الاميرة اليصابات له وخطاباتها في شتى الموضوعات وخاصة الاخلاقية منها ، وابتدأ ديكارت حوالي عام ١٦٤٥  في معالجة المسائل الانسانية بوجه عام ، والاخلاقية بوجه خاص • فكتب فيها الغطابات تلو الغطابات الى الاميرة اليصابات يرد على أسئلتها ويوجه تفكيرها وحياتها • وخرج في عام ١٦٤٩ ، أي سنة قبل وفاته ، بكتاب في « انفعالات النفس » •

وسافر ديكارت الى فرنسا خلال اقامته في هولندا ثلاث مرات قبل وفاته • مرة أولى في عام ١٦٤٤ حيث عكف على مراجعة ترجمة لاتينية للمقال عن المنهج • ثم عاد مرة ثانية في عام ١٦٤٧ فالتقسى ببسكال وتناقش معه في موضوع الغلاء • وفي عام ١٦٤٨ عاد الى باريس تلبية لدعوة خاصة من أصدقائه ومن الحكومة الفرنسية ، فوجد البلاد في ثورة أهلية ، وأصدقاء منشغلين عنه • فعاد الى هولندا خائب الامل •

وقد تعرف ديكارت أثناء زياراته الى فرنسا بشانو ، الذي عين فيما بعد سفيرا لدى الملكة كريستينا ملكة السويد ، والذي أصبح واسطة المتعارف بين الملكة وديكارت و وراسل ديكارت الملكة في المسائل الاخلاقية و وتردد في قبول الدعوة لزيارة السويد ، والاقامة بها مستشارا للملكة

وأستاذا لها في العلم والفلسفة ، تردد طويلا ، ولم يسعه الرفض في نهاية الامر -

ووصل في خريف ١٦٤٩ الى السويد ، حيث وجد البرد شديدا - وكان عليه أن يخرج في الفجر الالقاء دروسه على الملكة ، وهو لم يعتد شيئًا من ذلك طول حياته كلها • فأصيب في يناير من عام ١٦٥٠ بنزلة رئوية شديدة ، اضطرته الى البقاء في فراشه أياما ، لم يغق أثناءها من مرضه الا ليعلم قرب نهايت • وقضى ديكارت هادئا ، واثقا بالله • وكانت وفاته في اليوم الحادي عشر من شهر فبراير سنة ١٦٥٠ •

## شغصية ديكارت :

أحيطت شخصية ديكارت بالعديد من القصص والأساطير التي رواها الرواة والكتاب ، وربسا يكون ما أشار اليه كتاب السيرة الديكارتية مبالغ فيه ، أو على الأرجح غير صحيح ، لكن أمثال تلك الاخبار والروايات لم تكن لتخلق خلقا ، أو تصنف تصنيفا ، ولم يكن تصديق الناس لما ورد فيها ممكنا لو لم يكن قد وقع الاتفاق على ملاءمتها لما كان معروفا من أخلاق ديكارت ومزاجه الخاص ،

وما دمنا نرغب معرفة مختلف النواحي في شخصية ديكارت ، لا بد لنا من أن لا نغض الطرف عن تلك الأساطير والخرافات ، أو على الاقل لا نهمل بعض ما ورد فيها لانطباقها وملاءمتها لما عرف عن ديكارت وسلوكه وانفعالاته العقلانية • وليسب الامور التي أشار اليها مؤرخ الديكارتية « باييه » تجسيدا واقسا لشخصية ديكارت وميوله وعاداته محيث نراه يقول: كان طوله دون المتوسط، حتى سماه أحد خصومه مرة هذا الأنيسان ، وكان كيس الرأس ، عريض الجبهة ناتئها ، أسود الشعر ، ينزل شعره مطويا الى حاجبيه • وكانت عيناه منفرجتين انفراحا عظيما ، وأنفه بارزا واسعا مع استطالة ، وفعه كبرا ، وشفته السفلي تجاوز قليلا شفته العليا ، يكاد يكون بيضاوي الوجه ٠ وكان لونه في طفولته أصفر باهتا ، وفي شباب يضرب الى العمرة ، وفي كهولته يميل الى لـون الزيتون • وكان في وجهه خال يزول ويمود من حين الى حين ، وجهه يعبر عن معانى التأمل وصرامة السلوك • وكان صوته ضعيف خافت بسبب انحراف بسيط في الرئتين ، وهندامه يدل على العناية في غير بذخ أو ترف • ولم يكن ديكـــارت

يجري خلف الموضات ، لكنه لم يكن يتحداها • وكان اللون الاسود أحب الالوان لديه ، وكان يرتدي قلنسوة رمادية أرجوانية وقت السفر (١) •

واذا صرفنا النظر مؤقتا عن هذه الأوصاف المجسمية الدقيقة التي أوردها باييه وألقينا نظرة على صورة ديكارت المعروضة في متحف اللوفر في باريس ، لشاهدنا رأسا صلبا ، وعينين عميقتين ، وأنفا فيه شمم ، وذقنا ينم عن قوة الارادة وصلابة المعود ، وكل ملامح ديكارت التي تجسدها تلك الصورة الناطقة تدل على القوة الباطنة المنبثقة عن نشاطه الروحي الوثاب ، والتأمل العميق ، واستمرار الفكر والروية .

ويضيف باييه الى ذلك قائلا: انه في أخريات أيامه قلل في كمية الأطعمة التي كان يتناولها في المساء، لأنها كانت تضايقه في الليل • وكان يشرب قليلا جدا من النبيذ، وقد يكف عن شربه شهورا طوالا • وكان يتجنب اللحوم التي تزيد في تغذيتها عن حاجة جسمه ، وكان يفضل الفاكهة والخضر،

<sup>(</sup>۱) باییه : میاة دیگارت ص ۲ ۰

ويعتقد أنها أصلح لعياة الانسان من لحوم الحيوان • وكان ينام من عشر ساعات الى اثنتي عشرة ساعة ، لا يغادر مضجعه يشتغل فيه صباحا ، ويتغذى ، ثم يعضي بضع ساعات في المحادثة وفي زراعة حديقته ، أو في التريض على صهوة جواد في أغلب الاحيان • وكان يستأنف عمله حوالي الساعة الرابعة ، فيعضي فيه الى ساعة متأخرة من الليل •

ويروى أن ديكارت كان وديما لطيفا مع أصحابه وخدمه (1) • وكان سلوكه مع الناس سلوك الرجل الفاضل ، ينزل الصداقة منزلة رفيمة ، ويرى أن من أكبر نعم العياة أن يستمتع بالتحدث الى الاشخاص الذين يحبهم ويقدرهم (٢) • ومسن الواضح أن ديكارت كان في ردوده على هجمات الخصوم وانتقادهم ، يعمد إلى القسوة والمنف ، وأحيانا يصفهم بالغباء والجهل ، ويرميهم بالعماقة وسوء النية ، ويوجه اليهم السخرية اللاذعة • ومن نماذج سخرية ديكارت أن «رفيوس» أحد القساوسة نماذج سخرية ديكارت أن «رفيوس» أحد القساوسة

<sup>(</sup>۱) مؤلفات دیکارت ، م ۱۰ ص ۲۷۸ ۰

<sup>(1)</sup> المعتر لقسه م1 من 179 •

الهولنديين ، ظن أن الفيلسوف الفرنسي انصا هاجر الى هولندا رغبة منه في اعتناق العقيدة البروتستانتية والتخلي عن الكاثوليكية ، ورأى لا رفيوس » هذا في تحقيق تلك الرغبة كسبا عظيما للدعوة البروتستانتية في هولندا ، ففاتح ديكارت في هذا الامر ، ولكن ديكارت رد طلب القس في رف وقال : لما كنت فرنسيا فيمنيني أن أبقى مخلصا لدين مليكي ، والظاهر أن « رفيوس » لم يفهم وجه تمسك ديكارت بدين ملك فرنسا ، وألسح في السؤال عن سبب ذلك ، فأجابه ديكارت في شيء من السخرية : اذن فسأبقى مخلصا لدين مرضعتي !

كان العلم بنظر ديكارت أشبه بسلاح ذي حدين: ديكارت حذر من علم ملقن ، ولكنه راغب في نفس الوقت في التعلم ، متخوف من الفشل ، عازم على المضي الى الامام بتصميم وارادة لا تقهر و ولذلك كانت أحلامه في نوفمبر ١٦١٩ مناسبة لانتقاله من مرحلة العيرة الى مرحلة الثقة ، وتباشير هذه الثقة، في البداية حماسة بالغة ولكنها ليست حماسة مذهول أمام أمر عجيب بل حماسة رجل واشيق في قدرته على الفهم والممل و

ولمل هذه القدرة الصادرة عن قوة أصبلية في النفس ، طابع الرجل في حياته ، وأفعاله كلهـا ، وفي استجاباته كلها للاحداث ، وفي تأليفه وتفكيره الفلسفي • ومظاهر القوة عند ديكارت غير صريحة ولا وأضعة ، مثل لباقته وسياسته مع من يعترف بقدرته ويريد مع ذلك الافادة منه كملىاملته لغره كالعلامة الرياضي الفرنسي، وكمعاملته لليسوعيين بنوع خاص - فهو يمتدح هؤلاء اذا اقتربوا منه في رفق ، ولا يهاجمهم اذا هاجموه أو خالفوه ، ولا يتجاهلهم بأي حال من الاحوال • انما يدافع عن نفسه ويدعو خصومه الى الالتقاء به والمناظرة معه ان كان في ذلك فرصة للدعاية لعلمه وفلسفته (۱) -

ومن المظاهر غير المباشرة لتلك القوة ارادة العزلة حيث نلمس ابتعاد ديكارت عن فرنسا تجنبا للزيارات والاجتماعات وحبا بالهدوء والطمأنينة ثم نراه يغالي بعد ذلك في اخفاء مقره الى حد أن مراسليه كانوا يرسلون خطاباتهم لشخص يسلمها بدوره الى ديكارت وكان كذلك أثناء اقامته في

<sup>(</sup>۱) رسائل دیکارت : ج ٤ ص ١٤٨ ـ ٢٦٢ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ،

هولندا يتنقل من منزل الى منزل ومن مدينة الى مدينة حتى لا يطني على حياته معارفه أو جرانه و كان ديكارت الى جانب عزلت حدرا في كاف علاقاته الاجتماعية واعترف ديكارت بأن الكلام والكتابة سخرة كم كان ينهد الى التحرر منهما وافترض أن القرود أحكم الكائنات لو صح اعتقاد المتوحشين فيهم أنهم يمسكون عن الكلام حتى لا يرغموا على العمل طول الوقت (1) •

ويرى بعض من أرخوا ديكارت أنه خالي من الانفمالات والعواطف ، ولكن ديكارت نفسه يرى أن الانفمال نافع ضروري ، وأنه اذا كانت بعض الانفمالات مصدر اضطراب كان بعضها مصدر قوة بنظره • ولا شك أن النفس مضر بالنفس وفي أنه لا بد من الاستعاضة عنه بالاستنكار • كذلك كانت الكراهية في آثارها السيئة ، ركذلك كان الحب لأنه يبعث المحب على بغض جميع الاشياء ما عدا المحبوب ، ولأنه يطغى على حياة المحب وعالمه وينقده على العكم والتمييز بين الاشياء • ولكن هناك عدا هذا الحب الانفعالى المندفع

(۱)دیکارت : رسالته الی شانو ق ۱/۱۱/۱۹۶۱ ل۰ ( ۲۰۰۲ ـ ۲۰۰۲ )۰

عاطفة حب نعو الغير لا أنانية فيها \* هذا هو العب الذي شعر به ديكارت نعو أصدقاء مثل شانو والأميرة اليصابات بصورة خاصة \* وقد كان اتصاله بالأميرة فاتحة مرحلة جديدة في حياته ومصدر الهام فلسفي جديد \* فكانت الأميرة بدورها تسرد عليه في صدق واخلاص أحزانها وآلامها وتأثير الاشياء فيها \* فوجد في دراسة أحوال الاميرة النفسية وما يتبعها من انفعالات ، وما يلزمها من علاج يبعث الطمأنينة في نفسها ، ويؤدي حتما الى اسعادها واسعاد غيرها من النفوس \*

ولاحظ ديكارت وهو يغوص في أعماق انفعالات الاميرة النفسية أنه ليس بالامكان تعرر النفس من الانفعال السيء الا بواسطة قوة النفس الاصيلة ولتلك المقوة لنتها وعلاماتها العاطفية الانفعالية ، والمفرح والامل والاستبشار من أهمها وهسنده بمثابة أصوات ونداءات تسمعها النفس فتقبل على توقع الاحداث ومنابهتها على النحو المناسب و

وقد شبه ديكارت نفسه بسقراط واعترف بأنه أنصت مرات الى تلك الاصوات في نفسه وبأنسه لاحظ اخفاقه في بعض المناسبات لاهماله العمل حسب الهامها ، وكان يوجس شرا من مشروع سفره الاخبر الى بلاد السويد حيث مات • الا أنه كان حكيما بأعمق معانى الحكمة • فصوت واحد لم يكفه • وفي النفس علامات عديدة متباينة على واجباتها • وينبغى تغليب بعض تلك العلامات على البعض الآخر ٠ وفي حالة رحلة ديكارت الى السويد التي أودت بحياته والمتى أوجس منها شرا ما ، كان يأمل نفعا عظيما قد يمييه من تلك الزيارة ، نفعا يناله الغير بتعلم المنهج والفلسفة الحقيقية على يديه ، ونفعا يناله هو بالذات مما ينجم عن تلك الزيارة من رعاية وترويج لمذهبه ومنهجه • وما دام في الامر آمال ومنافع وخيرات لنفسه ولغيره وهي كلها علامات للنفس القوية فلا محل للتردد في القيام بتلك الرحلة • ومهما كان من توقعه الشر من هذه الرحلة أو تلك فهو لا يخاف شيئًا • وهو لا يخشى الموت بنوع خاص بل يعب العياة وما تجيء به من خبرات (١) • وحب العياة والغوف أسهران لا يجتمعان •

والظاهر أن ديكارت مع ما كان عليه من ضعف

<sup>(</sup>۱) رسالة ديكارت الى مرسين في ١٢٢٩/١/٩ ل٠ ٨١٨ ٠

البنية واعتلال الصعة ، ومع ميله الواضح الى حياة الراحة والتفكير والتأمل ، كان رجلا ذا ارادة قوية لا تكل ، ونفس تواقة الى الكفاح المستمر للتواصل ، ومن المؤكد أن ديكارت لم يكد يفرغ من تغطيط رسوم مذهبه الفلسفي ، حتى وقسف حياته ووجوده للقيام على نصرته والدعوة المسمهما كلفه الامر من جهد وتضحية و فلم يترك اعتراضا الا وقد رد عليه رد الواثق المالم بقيمة أفكاره ومبادئه ، ولم يدع فرصة دون أن ينتهزها لتدعيم قواعد فلسفته ، وتقوية حجج أنصاره ، وتحطيم مراكز مخالفيه وتحطيم مراكز مخالفيه و

ومما لا شك فيه أن شخصية ديكارت من الشخصيات المقدة غاية التمقيد ، فمن الخطأ أن يلتمس لها مفتاح واحد \* فديكارت من أصحاب التأمل والنظر ، كما يقول مالبرانش ، وقارس فرنسي من أهل الفروسية الفكرية كما يقول شارل بيجي ، مولع بالمغامرات الذهنية الخالصة ، وهو أيضا رجل عمل ، محب للحياة ، ذو عناية بصحبة بدنه ورفاهيته ، ثم هو رجل صاحب رسالة مشغول بنجاح مذهبه خدمة للانسانية كلها ، وهو فوق هذا كله سيد مهذب رقيق أو جنتلمان خبير بأهل زمانه،

يحلو له العديث مع النساء ، ولا يتأخر عن مبارزة الرجال من أجل سيدة يحبها ، ولا يتحرج أن يتصل ببعض السيدات الصالا غير شرعي ، وأن يولدهن ايلادا غير شرعي أيضا • وكنيت من أهبل الارستقراطية الفكرية ، يزدري المعارف والمعلومات المستخلصة من متون الكتب ، ويخصص بضع ساعات في اليوم للبحوث العلمية ، وبضع ساعات في السنة للبحوث الميتافيزيقية أو بحوث ما بعد الطبيعة •

وعلى العموم كان ديكارت رجلا مسيطرا على فلسفته وعلى علمه لا يرضى أن يستعبد نفسه لهما • وكان ناقدا حرا ، يسخر من الخرافات ، ويكره المتعالين والمتزمتين ، وكان فوق هذا كله مسيحيا ، غير مقصر في أداء فروضه الدينية ، ولا يغرب عن بالنا أنه كان من الحجاج الى «نوتردام دو لوريت» ، وأنه تلقى الوحي الاول لفلسفته في رؤيا مشهورة اعتقد أنها من عند الله ، وأنه كان أحرص الناس على الفرار من اللهو ومشاغل الدنيا ، والتماس الهدوء ليتسنى له التفلسف في محاريبه الهولندية (1) •

<sup>(</sup>١) ديكارت الانسان والمفكر عن ٢٣٢ ٠

ومن المؤكد أن ديكارت عرف في حياته جميع خروب النصر وألوان الغذلان • والآن وقد أصبحت فلسفته انسانية تتعدى حدود المكان والزسان ، فانها ترسم صفحة ناصعة من أمجد الصفحات في تاريخ العرفان الانساني • وكانت مباديء الفلسفة الديكارتية مصدر الهام خصب لكبار العباقرة والمفكرين والعكماء في القرن السابع عشر ، ولا يزال الأب الروحي حتى عصرنا العاضر لكافة الفلاسفة الذين جاؤا بعده ، وعبوا من رحيقه المعقلاني الفاعل في الوجود والموجودات •

## ديكارت ومنهجه العقلاني:

المنهج يمني الطريقة الواجب اتباعها في البعوث المقلية و والاهتمام بالمنهج والمناية به يعتبر ميزة من ميزات القرن السابع عشر ، لأن مفكري ذلك المصر كانوا مؤمنين بفائدة المنهج وأثره في الملوم وفي الحياة العامة لأبناء الانسانية جمعاء ولقد أشار هاملان الى سبب ذلك فقال: ان أهل ذلك المصر كانوا قد ألقوا عن كواهلهم عبء الخضوع للسلطات في الفلسفة ، بل أحيانا في الفكسر على المموم ، وفي المعتقد أيا كان ، فكان لا بد لهم من

شيء يطمئنون اليه ويهتدون به ، والمنهج هـو الكفيل بذلك ولا غناء لفكرهم عنه (١) •

ويرى ديكارت أن البحث في المنهج هو أهم المشكلات وأولاها بالعناية في مهمة الفيلسوف ، وأراد أن يجعل بداية اصلاحه الفكرى الظفر بطريقة للحصول على المعرفة الحقيقية ، بواسطة ذلك النور الفطري المبثوث فينا جميما وهو نسور العقل • ولم يرض ديكارت عن منهج الفلسفة الكلامية ، فلسفة المدرسين ذلك المنهج الذي كان ما زال قائما في عصره ، وكان قد تلقنه أيام طلبه الملم في مدرسة لافليش • وهو عبارة عن محاولة حل المشكلات الفلسفية أو العلمية بذكر طائفة من أقوال المؤلفين السابقين ، سواء كانوا معروفين أو غىر معروفين ، بدلا من الاقدام على معالجة المشاكل نفسها • ومثل هذا المنهج يتطلب اطلاعا كثيرا ، وقسطا كبيرا من الحذق والمهارة للملاءمة بين الآراء المتباينة والمصادر المتنوعة ، ولكن مثل ذلك المنهج ليس من شأنه أن يستحث الناس على حرية الفكر والاستقلال في البحث • ولاحظ ديكارت باديء

<sup>(</sup>۱) هاملان : ملهب دیکارت من ۱۳۴۰

الأمر ما كان سائدا في زمانه من اختلاف وجهات النظر وفوضى الآراء ، سواء في الفلسفة أو في المعلوم أو في الدين ، حتى أننا لا نكاد نجد شيئا هو من البداهة واليقين بحيث لا يدع مجالا للمناقشة والجدال •

ومن المؤكد أن فوضى الفلاسفة ، واضطراب العلماء ، وتنازع أصحاب الدين ، مصدره أنهم جميعاً يسيرون في مباحثهم على غير هدى ،ويتخبطون فيها خبط العميان ، وكأن أكبر اعتمادهم في بلوغ مراميهم على مواتاة المصادفات والعظوظ ، دون أن يكون لهم في ذلك خطة مرسومة أو منهج معين : الناس مسوقون برغبة في الاستطلاع عمياء ، حتى أنهم يوجهون أذهانهم غالب الامر في طرق مجهولة ، لا تحقیقاً لأمل صائب ، بل لکی یجربوا اذا کان ما يبحثون عنه شيئا حقا ، مثلهم في ذلك مثل رجــل استولت عليه رغبة جنونية في أن يكتشف كنزا ما -فتراه لذلك يقضى وقته متجولا منقبا في كل مكان ، لرى لعل أحد السائعين أو العابرين قد ترك كنزا! (١) • وكذلك حال كثرين من المستغلبين

<sup>(</sup>١) قواعد لهداية العقل : القاعدة ٤ في البداية •

بالدراسات والعلوم • لا ! ان الانسان اذا لم يكن له من قبل منهج يسير على قواعده ، سواء في الفكر أو في الحياة ، لم يصل الى الحق الا مصادفة ، ولم يدرك التوفيق الا فلتة من فلتات الظروف وموافقات الحظوظ • وخير للانسان أن يعدل عن التماس الحقيقة من أن يحاول ذلك من غير منهج ! •

وكما أن حب الاستطلاع عند بعض الناس قد يسوقهم أحيانا الى الوقوع في مآزق لا مغرج منها ، فكذلك شأن من ينكبون على الدراسات من غير نظام ، لن تكون ثمرة جهودهم ومتاعبهم الا أن يفقدوا نور الفطرة والا أن يصابوا بعمى البصيرة، ذلك أن الدراسات التي تسير من غير ترتيب ونظام، وأن التأملات الغامضة والخواطر المبهمة تحجب أنوار الفطرة وتطمس بصيرة الذهن ، ومن اعتاد أن يسير هكذا في الظلام ضعف بصره ضعفا يصبح من المسير عليه أن يتحمل الضوء الساطع وهذا هو ما تؤيده التجربة أيضا -

ونلاحظ في أغلب الاحيان أن من لم يشتغلوا بالدراسات قد يعكمون على ما يعرض لهم أحكاما أصوب وأمتن وأوضح بكثير من أحكام الذين أكثروا التردد على معاهد التعليم • وأول ما يلزم من أدوات التفلسف الشعور بضرورة المنهج ، ثم ايجاد ذلك المنهج بالفعل ، ثم تطبيقه على النظر والعمل، عن شعور ووعى وروية •

ويقول ديكارت: أنا أعني بالمنهج قواعد مؤكدة بسيطة أذا راعاها الانسان مراعاة دقيقة كان في مأمن من أن يحسب صوابا ما هو خطأ ، واستطاع ، دون أن يستنفذ قواه في جهود ضائعة ، بل بالمكس مع ازدياد علمه زيادة مطردة ، أن يصل بذهنه الى اليقين في جميع ما يستطيع معرفته (1) •

ويرى ديكارت أن العمل الذي يشترك في أدائه كثيرون ، يجيء عادة أقل كمالا من العمل الذي يقوم به رجل واحد ، وكذلك الحال في نقص معارفنا وعلومنا • منشأ ما بها من عيوب هو كثرة الملمين الذين نتلقى عنهم ، وتفرقهم في النظر ، وتشتتهم في المناهج ، والمنهج في الحقيقة حسب رأي ديكارت واحد في الناس جميعا • العقل السليم أعدل الاشياء قسمة بين الناس ، ولذلك كان من الخطأ أن تتدارس الملوم متفرقة متباعدة ، مع أن الاشتغال بهدة

<sup>(1)</sup> قواعد لهداية العقل : القاعدة ٤ من ( من ٣٧١ ـ ٣٧٣ ) •

علوم أدعى الى تجويدها وافادة بعضها من بعض -ذلك أن العلوم متآزرة متعاونة قد بلغ من تساندها أن كسبها جملة وفي مجموعها قد يكون أحيانا أقل كلفة وعناء من فصل بعضها عن بعض ودرس كل منها على حدة •

ولما كان المقل البشري بمفهوم ديكارت واحد لا يتغير مهما تتنوع الموضوعات التي يغوض فيها ، فهو لا يعتمل القيود والفواصل ، التي يضمها الناس تعسفا ، فموقف ديكارت هنا يغالف موقف العلماء المتخصصين كما نقول اليوم ، اذ ليس للعلوم ولما تحوي من معلومات جزئية من قيمة في نظر الحكيم الا بانتسابها الى شيء واحد يشترك الناس فيه ، وهو المعقل السليم أو العكم الصريح (١) .

ويذهب ديكارت أنه اذا تقرر أن العكمة البشرية واحدة ، وأن الذهن البشري واحد والعقل واحد ، لا بد وأن يكون هنالك الا علم يقينني واحد ، ومنهج واحد لبلوغ العق في مختلف الامور ، ولا بد من أن نتساءل أين نجد ذلك العلم وذلك

<sup>(</sup>۱) مؤلفات دیکارت ص ۳۲۰ ۰

المنهج الواحمد ؟ يقول ديكمارت : ليت تجدينما الدراسات التي لا نكتسب منها الا أراء محتملة • والجهل التام خبر من المعرفة المزعزعة المضطربة ، ولا يكون العلم علما الا اذا كان يقينيا • لأن العلم معناه البداهة واليقين لا الارجاف والتخميين ، ونموذج تلك البداهة وذلك اليقين همو العلم الرياضي بلا نزاع • والمنهج المطلوب هو المنهـج الرياضي ، باعتباره منهج طبيعي للفكر ، يدلنا اليه تفكر المشتغلين بالعلوم الرياضية • ونجاح العلوم الرياضية وتفوقها على غيرها ناشىء من أن موضوعاتها بسيطة ، وأن العقل البشرى أوجدها مقتبسا اياها من ذاته دون أن يدين للتجربة بشيء، ثم سار فيها بخطى موفقة ، لأنه لم يصطنع الا مماني وتصورات واضعة لا غموض فيها •

ويتول ديكارت: لم أجد كبير مشقة في أن أبحث عن أي الاشياء ينبغي البدء بها " لأنني كنت أعرف من قبل أن بدأنا يكون بأبسط الاشياء وأيسرها معرفة ، واذا رأيت أن من بين جميع من سبقوا في طلب الحقيقة في الملوم انسا استطاع أصحاب الرياضة وحدهم أن يجدوا براهين، أعني استدلالات

يقينية بديهية ، لم أشك في أن بحوثهم كانت جارية على ذلك المنهج نفسه ·

ويلاحظ ديكارت أن قصد الفيلسوف ليس هو تعلم الرياضة لذاتها ، أو لايجاد خصائص أعداد عقيمة وأشكال وهمية ، بـل لتعويد الذهن على مناهج وطرائق ينبغي أن تتسع وتمتد الى أشياء أكبر أهمية وأكثر قيمة • فالرياضيات اذن همي شمرة المنهج عند ديكارت ، وليست هي المنهج نفسه، والناس جميعا يعلمون أن المعرفة التي تقنع الفكر وتشفي غليله انما هي المعرفة الرياضية - لقد كان أفلاطون معقا حين حرم الاشتغال بالفلسفة على أولئك الذين لم يكن لهم بالرياضيات معرفة • وهذا التحريم الافلاطوني هو بمثابة التصريح بضرورة المنهج •

والفلسفة كما يراها ديكارت مجهود لنشر المنهج الرياضي وامتداده الى مجموعة الممارف البشريسة التي ليست هي نفسها الا استعمال المقل استعمالا حسنا - ذلك هو المنهج الكلي الشامل ، وهو ممكن التحقيق ، لأن المقل المعريح لا يتردد في اختيار موضوعه ، وكل شيء يصلح أن تكون له موضوعا ،

سواء أكان طبيعة أو انسانا - وليست العلوم جميعا الا العقل البشري الذي يبقى هو دائما بعينه ، مهما تتنوع المرضوعات التي يبعثها ، دون أن يغير ذلك الاختلاف من طبيعته أكثر مما يغير اختلاف الأشياء من طبيعة الشمس التي تلقي على الاشياء نورها (۱) •

ويبدو من كل هذا أن ديكارت لم يهدف منهجا يقتصر تطبيقه على علم واحد كالرياضة ، بل أراد منهجا عاما يمكن تطبيقه على كافة العلوم ، وهذا ما يدل عليه عنوان كتابه « المقال في المنهج لاحكام قيادة المقل وللبحث عن العقيقة في العلوم » • فان الذهن اذ اعتاد مطالب المنهج الصحيح استطاع أن ينقلها الى مجالات أخرى غير العلوم الرياضية ، واستطاع أن يتصور امكان الرياضيات الكلية •

وربما تكون تلك معاولة خيالية في باديء الامر، اذ أن من المحال رد كل شيء الى الحساب ، وتحويل المشكلات الاخلاقية أو الميتافيزيقية الى معادلات جبرية ، ولكن من المكن مع ذلك أن تمالج المشكلات

<sup>(</sup>۱) قواعد لهداية العقل : القاعدة ( ص ۴ ٠

المغتلفة ممالجة رياضية ، وما العساب في العقيقة الا الأداة التي يستعملها علم العساب أو علم الجبر لحل المشكلات الخاصة بهما • والذهن الذي ينعو نعو العساب ، لحاجته اليه في ظرف من الظروف ، ليس ملزما مع ذلك أن يستعبد نفسه للعساب • واذا كان للملوم الرياضية يقين لا خلاف فيه فيقينها آت لا من طرائق العساب التي تعمد تلك الملوم اليها ، بل من البداهة المتامة ، بداهة المماني التي تصطنعها ، ومن الترتيب الذي يجري عليه تسلسل تلك المعاني ٠

وحتى نتمكن أن نضفي على أي علم يقينا يساوي يقين علم الحساب أو علم الهندسة ، يجب أن لا نشتغل الا بالمعاني الواضعة المتميزة ، وهي التي مضمونها بديهي تام البداهة ، وأن نرتب جميع معانينا ، أي أن ننظمها في نسق خاص ، بعيث يكون كل معنى منها مسبوقا بجميع المماني التي يستند اليها ، سابقا لجميع المماني التي تستند اليها ، سابقا لجميع المماني التي تستند اليها ، فلسفية أو اجتماعية أو سياسية أو دينية ، لأنها في غالب الامر أشد الافكار ميلا مع الهوى وأكثرها متابعة للنزوات الطارئة وأبعدها الهوى وأكثرها متابعة للنزوات الطارئة وأبعدها

عن مرتبة اليقين ، ثم لا بد لنا من ترك الآراء التي تهتف لها الجماهير ، ولنعلم أنه ليس ينفعنا في تعييز العق من الباطل في الآراء أن نحسبالاصوات لكي نتبع ما يحوز منها أكبر عدد • فان اجماع الكثرة من الناس لا يكون دليلا يعتز به لاثبات الحقائق التي يكون اكتشافها صعبا ، ولنطرح كذلك شهادة التجربة العسية ، لأنها خداعة ، واذا أمكن أن تخدعنا حينا ، فمن المكن أن تخدعنا دائما ، ما دمنا لا نجد لها ضابطا يوثق به •

ولا بد لنا أيضا من طرح تلك الاساليب والطرائق في منطق أرسطو الذي شاع في القرون الوسطى ، وتلك الاقيسة المنطقية التي تغرض الشيء الذي يطلب البحث عنه ، والتي لا تصنع شيئا أكثر من أن تعرقل حركة الذهن الطبيعية ، لانها تديره دورانا آليا ، وتعفينا من التفكير ، ولا تساعدنا على اكتشاف الحق .

وما دمنا قد استبعدنا من اعتبارنا آراء السلطات ، والافكار المشهورة ، وشهادة الحواس ، وطرائق الاقيسة القديمة ، فلم يبق لدينا الا أن نحل طرائق ذينك العلمين الرياضين اللذين يعترف جميع الناس بما لهما من متانة واحكام ولنحلل طرائقهما ، لا يقصد تطبيقهما كما هما على مسائل لا تحتمل ذلك التطبيق ، انما حتى نستخلص منهما أهم ما يصنعه الذهن في جميع خطواته المنهجية ، ولنتعرف ما اختص به الذهن من أفعال هي بمثابة الشروط العامة الكلية التي تسود جميع الطرائق الحسابية أو الهندسية ، وأكبر الظن أنها أفعال شديدة البساطة ، قليلة المدد ، وفي رأي ديكارت أن جميع الافعال الذهنية التي نستطيع بها أن نصل إلى معرفة الاشياء دون أن نخشى الزلل عبارة عن فعلين اثنين هما الحدس والاستنباط .

والحدس بالنسبة لما يلاحظه ديكارت هو الرؤية المقلية المباشرة التي يدرك بها الذهن بعض الحقائق التي تدعن لها النفس وتوقن بها يقينا لا سبيل الى دفعه الحدس اذن نظرة عقلية بلغت من الوضوح والتمييز أن زال معها كل شك وذلك الفسل بحسب مفهوم ديكارت عقلي ، كونه لا يتعلق بالحواس ولا بالغيال ، وانما يختص بالذهن ، بل الذهن الخالص الصافي ، ويقول ديكارت : أقصد بالحدس ، لا شهادة الحواس \_ وهي متفيرة \_ ولا

الحلم الغداع حكم الغيال • • وانما أقصد به الفكرة المتينة التي تقوم في ذهن خالص منتبه ، وتصدر عن نور العقل وحده • فالحدس الديكارتي هو عمل عقلي يدرك به الذهن فكرة ما ، من تصور أو حكم أو استدلال ، بفهمها بتمامها في زمان واحد لا على التعاقب ، ويوازي ديكارت بين الحدس والاستنباط الذي لا يتم بتمامه في زمان واحد ، ولكنه يقتضي حركة من حركات الذهن، اذ يستنتج من شيء شيئا أخر •

وبالحدس يستطيع كل واحد أن يعلم أنه موجود بالضرورة لأنه يفكر ، وأن المثلث شكل محدود بثلاثة أضلاع ، ويعلم حقائق أخرى كثيرة قد تغفى علينا معرفتها ، لأننا لا نلقي بالنا اليها لبساطته أ والحقائق التي من هذا القبيل نستطيع أن نصل اليها بفضل ما لها من بداهة ذاتية ، ولذلك أطلق ديكارت على الحدث ، النور الفطري ، والغريزة المقلية ، التي نكتسب بها المعارف الكافية لاثبات قضايا عديدة .

ويعتقب ديكارت أن العبدس لا يقتصر على الممانى والافكار ، بل يتناول حقائق لا قبل لنب بالشك فيها ، كما يتناول الطبائع البسيطة ، وهي الغواص الطبيعية المجردة التي لبساطتها تدرك بالذهن ادراكا مباشرا ويمكن أن تستخلص منهبا جميع الطبائع الأخرى: مثال ذلك الوجود والوحدة والامتداد والعركة والشكل والزمان والمكان ، وكذلك أفعال المعرفة والشك ، والارادة •والطبائع البسيطة طبائع قد بلغت معرفتها من الوضوح والتميز مبلغا يمنع الذهن من تقسيمها الى أخرى أكبر تميزا منها • وادراكنا للطبائع البسيطة معصوم من الخطأ ، لأن الفكرة في ذاتها دائمها صحيحة ، والخطأ لا يكون في الفعل الذي يرى الذهن به ، بل في الفعل الذي به يحكم (١) •

والعكم عند ديكارت لا يعود الى العقل وحده ، بل الى الارادة ، والعكم حر ، ومن أجل هذا كان الخطأ منسوبا الى الانسان الذي يستطيع أن يستعمل حريته استعمالا سيئا ، كما لو ألف بين أفكار لا ارتباط بينها في العقيقة والواقع (٢) .

 <sup>(</sup>١) ديكارت : قواعد لهداية المقل : القاعدة ١٢ ، التأملات ، التأمل الداسع .

<sup>(1)</sup> نفس المسر القاعدة ٢ من ٣١٩ -

والوسيلة الثانية لبلوغ اليقين الرياضي هي الاستنباط، وهو قوة ننهم بها حقيقة من العقائق نتيجة حقيقة أخرى أبسط منها • وهو فعل ذهني بواسطته نستخلص من شيء لنا به معرفة يقينية نتائج تلزم عنها ، أو عملية تنتقل من الواحد الى الآخر ، ومن حد الى العد الذي يليه أو الذي يلزم عنه مباشرة وضرورة ، ثم من الثاني الى الثالث وهلم جرا •

والاستنباط حسب المفهوم الديكارتي يختلف عن القياس في منطق أرسطو ومنطق القرون الوسطى - ذلك أن القياس القديم رابطة بين أفكار • بينما الاستنباط رابطة بين حقائق • ثم ان علاقة العدود الثلاثة في القياس خاضعة لقواعد معقدة تطبق بطريقة آلية لمعرفة الأقيسة المنتجة وغبر المنتجة ، بينما الاستنباط يعرف بواسطة العدس معرفة هي من البداهة بحيث أن أقبل الأذهان أهلية للاستدلال لا يمكن أن يسيء القيام به • ويمتاز القياس بعلاقات ثابتة سواء أدركت أم لم تدرك ، لكن الاستنباط حركة فكرية موصولة، حركة فكر يشاهد الاشياء واحدا بعد الأخر رؤية بديهية ٠ ولا مكان في الاستنباط لدى ديكارت الا

لقضايا يقينية ، في حين أننا نشاهد القياس الأرسطاطالي يفسح المجال لقضايا احتمالية وطنية كما في الاقيسة الجدلية والغطابية .

وليس الدور الهام الذي يقوم به الاستنباط وفق منهج ديكارت بأوثق من العدس ، اذ لا بد من نقطة ينطلق منها الاستنباط ، والعدس هو بمثابة تلك النقطة - مما يدل على أن الاستنباط أقل متانة من العدس ، باعتبار كل استنباط يحتاج الى زمن ، وهو بهذه المثابة محتاج الى استعمال الذاكرة التي قد تغون الانسان في بعض الاحيان -

ويقين الحدس آت قبل كل شيء من أنه عقلي وهو مشارك للاستنباط ، ولكنه يختص بأنه يتجه الى شيء بلغ تصورنا اياه من البساطة والتمييز أن امتنع على أي ذهن أن يكون محتاجا الى تعلمه ، وامتنع عليه أن يسيء القيام به •

ويعود هذان الفعلان الرياضيان الحدس والاستنباط الى فعل واحد ، باعتبار أن الاستنباط سلسلة حدوس • وكل ذهن قادر على القيام بهما بالفطرة من غير تعلم ، وهما العقل الصريح نفسه الذي هو أعدل الاشياء قسمة بين الناس •

## قواعد منهج دیکارت :

أورد ديكارت في كتابه و قواعد لهداية العقل ، احدى وعشرين قاعدة • ولكنه مات قبل أن ينجن هذا الكتاب ، ويعتبر هذا الكتاب من أعمق وأروع رسالة منطقية عرفتها الفلسفة في كافة مراحلها ، ولكن ديكارت عندما كتب و المقال في المنهج ، عدل عن ذلك المدد الضخم من القواعد ، اذ تبين له كما يبدو أن علم المنطق القديم انما يقف حائــلا عن دراسته واستيعابه كثرة ما يتضمنه من قواعد ، وأن رؤساء الدولة بامكانهم أن يحكموها بعدد قليل من القوانين ما داموا حريصين على مراعاتها مراعاة دقيقة ، لذلك اكتفى ديكارت بالاتيان على ذكر أربع قواعد بسطها في « المقال في المنهج ، وأولاها متصلة بالعدس والثلاث الأخر متصلة بالاستنباط. والغاية من هذه القواعد الاربع أن تصف النحو الذي يعمل الذهن عليه حين يفكر تفكرا رياضيا • و هي :

١ \_ أن لا أتلقى على الاطلاق شيئا على أنه حق

ما لم أتبين بالبداهة أنه كذلك ، بمعنى أن أبذل الجهد في اجتناب التعجل وعدم التعلق بالأحكام السابقة ، وأن لا أدخل في أحكامي الا ما يتمثل المقلي في وضوح وتميز يزول معهما كل شك •

٢ ــ أن أقسم كل واحدة من المعضلات التمي أبحثها ما استطعت الى القسمة سبيلا ، وبمقدار ما تدعو الحاجة الى حلها على أحسن الوجوه .

٣ ـ أن أرتب أفكاري ، فأبدأ بأبسط الأمور
وأيسرها معرفة ، وأتدرج رويدا رويدا حتى أصل
للى معرفة أكثرها تعقيدا ، بل أن أفرض ترتيبا بين
الأمور التي لا يسبق بعضها البعض الآخر بالطبع •

٤ ــ أن أعمل في جميع الاحوال من الاحصاءات الكاملة والمراجعات الوافية ما يجعلني على ثقة من أنني لم أغفل شيئا يتصل ببالمشكلة المعروضية للبحث -

والقصد من المنهج الديكارتي أن يهدي العقل المستقيم \* والقواعد التي قال بها ديكارت والتي تنص على أن لا نقبل الا البداهة ، وعلى أن نبدأ دائما بالأسهل ، والأوضح ، وعلى أن نتبع في بحوثنا ترتيبا ونظاما ثابتما • هي في الواقم والحقيقة قواعد الذهن المستقيم ، فكل ذهن مستقيم هو بالطبع ذهن ديكارتي •

# ديكارت و ما وراء العلم:

لمالم الظواهر الطبيعية وحدة تغلب على اختلاف الظواهر وتنوعها ، وحدة يفرضها العقل العلمي ، لغاية معرفة المالم ، وحدة علم وممرفة ومنهج ، لا وحدة جوهر أو وجود • أن نظــرة العلــم الى-الظواهر الطبيعية أعمق النظرات عن الجوهب والوجود ولكن هناك أسورا يقررها العقسل العلمي ، وهي القوانين الصارمة التي تخضع لها الظواهر أيا كانت ، والتسى تهيىء الانسان الى السيادة عليها • وفي تلك الظواهر حقيقة ، وان لم يكن فيها جوهر أو وجود ٠٠ في الطبيعة حقيقــة رياضية يعرفها العالم بمجرد البصيرة والاستدلال، حقيقة مصطنعة مفتعلة الى حد بعيد ، لكن مبادءها في النفس راسخة ثابتة ، وعناصرها ماهيات ،قائمة أمام البصيرة الذكية الصافية • ومهما كان مسن السلطة والسيطرة على الظواهر ، فازاء تلك القوانين والمبادىء والماهيات ، كانت العقول ناظرة

مسجلة ، مقررة فقط • وعلى أساس هذا النظر نبني العلم الصحيح والعمل الناجح •

للطبيعة اذن حقيقة رياضية ، يغضع لها العقل الانساني ، ويسر بعوجبها في علمه وعمله ، مشكلة من مباديء المنطق والرياضيات والقوانين الثابتة للحركة ، ومن الماهيات والطبائع الثابتة التي تعمل منها تلك المباديء وتلك القوانين ، حقيقة يدركها الانسان ببصيرته ، ولم يصنعها بعقله واستدلاله ، ولا يستطيع فيها تغيرا أو تبديلا ، حقيقة ثابتة أبدية .

هذه الحقيقة التي يستطيع الانسان أن يبتدعها، هي هي حقيقة أولى يخضع هي الله عقل ؟ وهل يكون موقف كل عقل ازاءها موقف الناظر المسجل ؟ هذا هو السؤال الذي طرحه صديق ديكارت مرسين في عام ١٦٣٠ بصدد رأي طالعه في كتاب من الكتب ويقود هذا الرأي الى أن الله خاضع لضرورة مطلقة ، لضرورة الحقائسة الرياضية والمنطقية .

ويجيب ديكارت على هذا السؤال في رسائــل

ثلاثة من أهم رسائله الفلسفية ، كتبها على التوالي نی ۱۵ أبريل وفی ٦ مايو وفی ٢٧ مايو سنة ١٦٣٠ يقرر فيها أن المقل الألهى لا يخضع لتلك الحقائق، كما يرى أن تلك العقائق ليست موضوعات خارجة عنه ، مفروضة عليه ، وأنها ليست مع ذلك جزءا منه ، لأن الكل من الاجزاء ـ ولا فارق في المرتبة بين الكل والاجزاء ، بل أنها لا تنبعث منه ، ولا تصدر عنه ، كما يرى أفلوطين ، كما تصدر الاشعة من الشمس • لأن الذي صدر ، رغم أنه دون هذا الذي صدر عنه ، انما صادر بالضرورة ، ولا مرد لمبدوره وفيضه وفهو مرتبط ضرورة بالذي صدر عنه ، كما يرتبط هذا الاخير به • وهو ما يمتنع تصوره في الله ، الذي لا يخضع لشيء ، ولا يرتبط بشيء ، والذي يخضع له كل شيء ٠ اله ديكارت ، غير ألهة اليونان ، لا يخضع مثلها لقضاء أو قدره انما هو ما يخضع له كل قضاء أو قدر ، وما يحوى القضاء والقدر من حقائق أو ضرورة ، هذا ان صبح للقضاء والقدر اعتبارا ووجودا •

وكيف تخضع لله العقائــ ق والقوانين التسي يقررها العلم ؟ اننا نعلم معنى واحدا للخضوع ، ولا نعلم غيره ، وهو خضوع المخلوقات للخالق ، فالله خلق هذه الحقائق ، وصنعهــا كما خلقنــا وصنعنا ، خلقها بكونه أرادها وفهمها من الأزل • ولا صحة لادعاء البعض أن العقل في الله سابق على الارادة ، فلا سبق زمني أو منطقي في الله - انما يريد الله ، ويعلم ويفهم في نفس اللحظة ، وبنفس المعنى ، وفي وحدة كاملة مطلقة • وهذا المعنى يجاوز فهمنا • أن الله غير مفهوم لنا نعن المخلوقات -هذا لأنه القادر المريد ، ولأن قدرته لا يحدهـــا شيء ، كما أن حريته لا يفسرها أو يعينها شيء • فهو كان قادرًا على عدم خلق العالم • وان بدت لنا هذه الاقوال غير معقولة ، فلأننا لا نفهم سرها ، ولأننا لا نفهم القدرة الالهية ذاتها ، وهي صفة الله المليا •

وهناك علاقة واضحة على خضوع العقائق الابدية لله ولقدرته: أننا قادرون على فهمها ومعرفتها • فتلك الحقائق لا تسمو بكثير على المستوى الانساني ، والا ما فهمها الانسان ولا عرفها • وما كان في مستوى الانسان مفهوما له ، معلوما لديه ، فهو مخلوق مثله ، خاضع لقدرة الله وحده •

هذا هو رأى ديكارت في السؤال الذي طرحه عليه صديقه مرسين • وقد يلاحظ أن في هـذا السؤال مفاجأة لديكارت لأنه سؤال في موضوع فلسفى شائك ، ولأن ديكارت لم يعلن حتى ذلك الوقت فلسفته ، وربما لم يكن قد بدأ فيها • أما اجابة ديكارت على السؤال ، فهي أيضا مفاجأة لصديقه مرسين ، لما تضمنته هذه الاجابة من مواقف خطرة ، ولأن ديكارت يقول بأن السؤال الموضوع له ، ليس غريبا عنه ، وأنه مرتبط في نظره بالمسائل الفلسفية الرئيسية التي اشتغل فيها ، حسب رأيه، أشهرا كاملة ، وكاد يكون اعتقاده فيها ، وإن لم يمبر عن هذا الاعتقاد تعبرا نهائيا • واعتقاده بوجه عام ، أن الفلسفة ، اذ تعتمد قبل كل شيء ، على معرفة الانسان لذاته ولله ، تقوم على اثبات وجود الله - ويفخر ديكارت بأنه قد وصل الى دليل على هذا الوجود يحاكي في دقته أدلة الهندسة •

ويلاحظ لمن يعسرف رأي ديكسارت في طبيعة العقائق العلمية وفي أصلها وفي خلق الله لها ، أن فلسفة ديكارت تبدأ بالشك • لا الشك في قدرات الانسان الحسية أو العقلية فحسب ، بل الشك في العلم ويقينه ، وفي موضوعات العلم وحقائقه ،

أيا كانت ، ومهما كانت ترتيبها في اليقين • ومن جهة آخرى : يما أن تلك النظرية تعتبر العلم وموضوعاته وحقائقه كما لو كانت في تصرف الانسان ، لأنها مخلوقات مثله ، ولأنه يستطيع استخدامها في تقدم علمه وفي انشاء صناعته ، فتلك النظرية تعد الانسان الى الرجوع الى نفسه ، والى تعرف مرتبته في الوجود ، بين اله القدرة السامية وبين موضوعات العلم وحقائقه • وعندما يعرف الانسان مركزه هذا يستطيع أن يصبح فيلسوفا : فالفلسفة كما يرى ديكارت ليست الا معرفة الانسان لذاته ولله (١) •

## ديكارت من الشك الى اليقين :

دأب الفلاسفة والملماء على اشمال نسار الاختلافات في الافكار والآراء مع رجال الدين ومن ينافع عن افكارهم الدينية في الامور المقلانية الكبرى، وذلك في المصر الذي عاش فيه ديكارت، وبالفمل ظهر عجز هؤلاء عن تقديم العلول التي تركن اليها المقول، وتطمئن اليها النفوس التواقة

<sup>(</sup>١) ديكارت : المقال في المنهج ل من ١٢ -

الى سبر أعماق العقيقة الفاعلة في الوجود والموجدات •

واذا كان الحكيم قد رفض أن ينشد العق الذي لا خلاف فيه ، وأن يفتش عن اليقين الذي يستطيع أن يقيم عليه صروح العلم ، فقد قرر أن يرفض جميع المذاهب القائمة ، وأن ينفس الطرف عن الماضي ، وأن يشك في كل ما تعلمه من قبل ، وأن يمضي في هذا الى أبعد حدوده ، مصمما على أن يبدأ النظر كله من جديد ، لعله يجد أصولا أخرى يقينية تصلح أساسا لكل معرفة ممكنة .

ونلاحظ أن ديكارت في « التأملات » وفي « المباديء » لا يبعث عن موضوعات خارجة على النفس بعيدة الموطن عنها ، ولا عن هواد تصلح لبناء العلم وانشائه ، انما عن مباديء في النفس ذاتها ، مباديء أولى يقوم فيها اليقين النظري المطلق ، اليقين العاصم من الاخطاء • وهذا البحث يعني بنظر ديكارت الشك في كل ما احتمل شكا أي في كل ما لم يتمتع بمزية اليقين المطلقة • فالشك خطوة أولى في التامل الفلسفي ، وخطوته الفعالة للساسية • فان أدى الى المباديء الأولى كان الطريق الاساسية • فان أدى الى المباديء الأولى كان الطريق

سالك الى اليقين الفلسفي • والشك ذاته تأمل قائم في الزمن ، فله بالضرورة مراحل تنتظم من الاسهل الى الاصعب ، تؤدي في نهايتها الى نتيجة قد تكون سلبية نقف عندها ، وقد تكون ايجابية تفتح أمامنا الطريق الى اليقين الفلسفي الكامل (١) •

والشك خطوة ضرورية لا بد من اتخاذها: فخبرتي بالخطأ وتعرضي له منذ عهد بعيد واحتمال تجدده بفعل تلك الاحكام التي خضعت لها ولم أتبين صبحتها ، سواء كانت أحكاما فرضها الغير علي من معلمين أو مرشدين أو من وكل اليهم أمري ، أم أحكاما فرضها علي العس والخيال ـ وتعرضهما للخطأ معروف ـ ان كل هذا يدعوني الى الشك •

ويرى ديكارت أن الشك يلزم في جميع مصادر تلك الاحكام: فيما بقي في نفسي (٢) من علم تلقيته في الماضي، وفي هذا الماضي كله، في العواس والخيال، أيا كانت تماليمها الذ لو خدعتني هذه الاشياء مرات، فما الذي يمنعها من أن تخدعنسي

<sup>(</sup>۱) دیگارت : مهادیء القلسقة المقدمة ل ( £12 ) •

<sup>(</sup>٢) التأمل الاول : ديكارت ص ١٦١ ٠

دائما ؟ على اذن اتخاذ خطة الشك • وما معنى خطة الشك بالضبط ؟ ليس معناها التردد في قبول حكم من الاحكام أو التأرجح بين القبــول والرفــض والاستمرار في هذا التردد والتأرجح • وليس ممناها مجرد افتراض حكم من الاحكام أو تصوره أو التفرج عليه ان صبح القول • ان معناها عدم التردد أي العزم على عدم اعتبار هذه الاحكام وعدم الاهتمام بها و بمرتبتها من الخطأ أو الصواب فأي اهتمام من هذا القبيل ، أي تقدير لمرتبة الاحكام من الصدق والكذب ، لمب بالنار وتعريض اليقين الى الدمار • ان الشك هو العزم على عدم الالتزام بالأحكام المذكورة ، سواء كانت صادرة من تماليم ماضيه لم نتبين صحتها أو عن الحس أو عن الغبال •

ويؤيد سلامة خطتنا ما يطرأ لنا في النوم من أحلام • فقد تمثل لنا أثناءها أشياء لا تقل قوة وحيوية عن موضوعات اليقظة ، الى حد أنه يكاد يكون من المتعدر ايجاد تمييز قاطع بين أحوال النوم واليقظة (١) • وان كان الامر كذلك فما يدرينا

۱۹۴ دیکارت : النامل عن ۱۹۴ ۰

ان لم يكن هذا العالم المحسوس الذي نعيش فيه أثرا من آثار الغيال الغداع ، آثرا أقرى وأثبت من جميع أحلام النوم ؟ ولا عبرة بما يقال من أن أوجه الحياة العملية تؤيد أحداث اليقظة وتنكر أحلام النور \* اذ لا يكفي في ميدان اليقين النظري الملسفي أن نلتجىء الى معاير الحياة العملية \*

ولكن الانسان ليس كائنا حاسا متغيلا متذكرا فحسب ، انه كائن ناطق أيضا يعتمد على عقله ، في التبصر والاستدلال • ومن المتفق عليه أن هناك علما واحدا على الاقل يبدو فيه ذلك الاعتصاد ضامنا للانسان من الخطأ وهو الملم الرياضيي • ولكن التجربة لا تؤيد ذلك الاتفاق تمام التأييد • فكم من مرة أخطأنا بل أخطأ أبرع الرياضيين في براهين هذا العلم ؟ وان حدث ذلك مرات فسا يدرينا أنه لا يحدث دائما ؟ أليس من الحكمة اذن أن تتخذ خطة الشك ازاء الاحكام الرياضية ذاتها وأن نقرر عدم الالتزام بها ؟ (١) •

وقد يبدو في هذا الموقف مغالاة وتكلف بعيدان

<sup>(1)</sup> ديگارت : المقال في المنهج ۾ ٤ من ١١٢ ،

لا يقبلهما عقل متزن ، اذ حتى لو سلمنا بأن موضوعات العالم المعسوس مؤلفة يدخل الخيال في تأليفها ، وبأنها تعتوي على كيفيات كاللمون والصوت والطعم والرائحة التي لا نتصورها تصورا جليا ، حتى لو سلمنا بهذا الا أنه لا يمكننا أن نسلم بأن طبائع مثل الامتداد وما يتبعه من شكل وعدد موضوع تفكير واضح ، ولكل واحدة منها فكــرة واضعة في النفس • وإن كان من المعتمل أن يكون العالم المحسوس ، عالم اليقظة والعمل من آثار الغيال ، فلا يمكن افتراض عدم وجود امتداد في العالم أو شكل أو حركة ، بما أن جميع هذه الاشياء موضع تفكير واضح متميز (١) ٠

ولكن هذا الافتراض ممكن ومعتمل وقدي الاحتمال أيضا الذي نفسي فكرة عن اله أوضح ما يوصف به القدرة الكاملة اللامتناهية ويستطيع أن يبتكر عالما خياليا لا وجود له ، يصدره فينا ويظهره لنا على النعو الذي تصدر عليه أخيلتنا الانسانية أحلاما تملا نفوسنا بمشاعر الغوف كما

<sup>(</sup>۱) ديكارت : التأمل الاول ص ١٦٣ • مبادىء الفلسفة : الجزء الاول فقــرة : ٥ •

تبعث فيها مشاعر الامل والرجاء • انه يستطيع ذلك وأكثر من ذلك • فهو قادر على أن يظهر أمام أعين عقلنا امتدادا هندسيا وتغيرات فيه وعلاقات عددية ، وأن لم يوجد في العالم شيء من ذلك ، كما يستطيع أن يتسلط بقدرته على أقوى العقول فيجعلها تغطيء حتى في حكم البراهين وأوضح البصائر -

وان صح ذلك ألا ينهار العلم الطبيعي من أساسه ؟ ألا تختفي الموضوعات ومعها كل يقــين طبيعي موضوعي كنا نعتز به في الماضي ؟ الا أن افتراض اله خداع مثل هذا من الامور التسي لا تسيغها النفس ولا تقبلها لسببين واضعين وهما: أن خطة الشك التى اتخذناهــا تتمــارض وهــذا الافتراض ثم أنه لا يمكن التوفيق بين فكرة هذا الكائن الخداع وبين فكرة الله التي انطبعت عليها نفوسنا سواء صدقت هذه الفكرة أم كذبت • لكن هذين السببين رغم وجاهتهما لا يكفيان لاقصاء خطر الخداع على الانسان ولا يغنيانه عن الدفاع عن نفسه بفضل خطة الشك المذكورة • وان صح أننا لم نتثبت بعد من وجود اله هو أصل وجودنا فمهما كان من طبيعة هذا الاصل وسواء اعتبرناه الها أو أرجعناه الى القضاء والقدر أو الى ضرورة عمياء أو الى قدرة خفية في نفوسنا ، فان أي واحد من هذه الفروض لو تحقق لن يقضي على قابليتنا للخطأ ولن يثنينا عن اتخاذ خطة الشك والاعتماد عليها •

ومن جهة أخرى ان صبح أن افتراض اله قادر على خداعنا لا يتفق وفكرة الله التي طبعت عليها نفوسنا \_ فاننا نتصوره بفطرتنا كائنا كله خير وطيبة \_ اذا صبح هذا ، أمكن افتراض كائن روحي دون الله في كماله ولكنه قوي ماكر لا تقل قوته عن مكره يستطيع أن يسيطر على أنفسنا ويخدعها في أبسط الامور وأكثرها تعقيدا وأن يظهر لنا ما كان صادقا كانه كاذب والمكس وان كنا معرضين لسيطرة مثل هذا الكائن فهل يمكن بعده تأكيد أي شيء في المالم أو في علمنا ؟ وهل هناك بعد ذلك أرض أو سماء أو حيوانات أو بشر ؟

لقد افترض ديكارت هذا الفرض الغريب ولم يحاول ديكارت أن يقدم ضده أي اعتراض كما فعل عندما فرض الاله الغداع • ولا ندري ما هو الهدف من فرض الشيطان الماكر ؟ وما معنى تدخله في ميدان لا بد أن تكون حدوده ومعانيه واضعة كل الموضوح ؟ وهل « الشيطان الماكر » يحمل مفهوم التجربة الفلسفية الانسانية ؟ وليس نعن في هذا الموقف نتعرض لاعتقادات دينية في الشيطان أو الروح الخبيث الذي يمسك بتلابيب الانسان ، كما كانت تتسلط أرواح الشياطين على المرضى الذين كان يعالجهم الانبياء والرسل • ولكننا تجاه فرض اتخذه ديكارت للمضي في شكه الى أبعد العدود ، الى العد الذي تصبح معه خطة الشك ذاتها غير معقولة ؟ ولكن كلام ديكارت لا يجسد هذا المعنى على الاطلاق • ويظهر أنه كان جادا في فرضه ، وون أن يقصد الكلام عن شيطان حقيقي •

ومن المؤكد أن ديكارت لم يذكر و الشيطان الماكر » في أي كتاب من كتبه لا في و المقال عبن المنهج » ولا في و مبادي الفلسفة » • أما في و التأملات » فقد ذكر هذا الفرض في مجال اليتين باعتباره الاله الخداع ، أليس من الممكن أن يكون الخطر الحقيقي الذي يتعرض له اليقين والملم صادرا عن القدرة الالهية ؟ ألا يصدر شكا أولا وأخرا عن اعتقادنا بوجود اله قوي قادر الى حسد نصبح معه معرضين طول الوقت الى الغداع في كل

شيء ؟ فالله القادر بارادته وحريته الكاملتين على المخلق وعدم الخلق قادر بالأولى على أن يحملنا على الاعتقاد بوجود عالم محسوس وعلى تصور عالم معقول ، دون أن يكون شيء من ذلك موجودا •

وليس الشك المطلق الذي أراده ديكارت الا التمبير الفلسفي عن نظرية خلق الحقائق الابدية ولل ان فرض و الشيطان الماكر » الذي بلغ به ديكارت في و التأملات » قمة الشك ليس الا بديلا لفرض اله قادر على خلق الحقائق خلقا ، وقادر على اعدامها و اعدامها و العقائق خلقا ،

والشك عند ديكارت على الرغم مما يمكن أن يوجه اليه من انتقادات ، شك نافع ، واذا استخدم في حيطة وتبصر كان منهجا مشروعا لا غبار عليه ، بل الأولى أن يقال انه منهج مفروض على كل فرد جاد \* لأنه اذا وجب أن لا نقبل الا ما تبينت صبحته بالبداهة ، فقد اتضح أن أول واجبات الفيلسوف هو أن يشرع في فحص أفكاره وآرائه ووسائله في المعرفة ، لكي يتبين قيمها ومسوغاتها \*

#### النفس عند ديكارت:

يستدل مما قدمناه من آراء ديكارت الناهدة الى

اتباع نظام أسبساب المعرفة ، لا نظسام المسواد والموضوعات المدروسة • وهذا يعني يمكن عرضُ تلك الفلسفة في أسلوب اكتشافها للحقائسة ، ثودي الى التفكير في كل اكتشاف ، واظهار حقيقة جديدة ، حتى يتم بناء صرح الفلسفة الشامخ ، ان ثبت أن لهذا الصرح تماما أو نهاية •

ويبدأ اكتشاف العقائق حسب رأي ديكارت بالشك في جميع الاشياء والموضوعات، أي باخلاء الدهن من جميع الاحكام السابقة في تلك الاشياء والموضوعات، وعدم الارتباط بعكم ما أيا كان ويكون طريق الشك هذا كفيلا وحده لايجاد حقيقة أولى لا تحتمل شكا أو انكارا، وتمتاز علاوة على ذلك بصفة الخصب المعنوي، فهي حقيقة أولى تجروراءها حقائق أخرى في نظام بديع و

ويقضي نظام الاكتشاف الذي قال بــ واتبعه ديكارت بأن يتم التقدم الفلسفي لا بالانتقال الجدلي من هذه الحقيقة الأولى الى حقائق أخرى أغنى منها وأكثر تعقيدا ، انما بالتفكير في تلك الحقيقة حتى يؤدي التفكير الى حقيقة تالية ومكملة لها وتكتمل الأولى بها .

فازاء الحقيقة الأولى التبي تم اكتشافها وعبر عنها بالقضية « أفكر اذن أنا موجود » يقوم في عقل الفيلسوف سؤالان لا بد من الاجابة عنهما ، لو أراد التقدم الى معارف جديدة • السؤال الاول : كيف يعينني التأمل على الخروج من النفس الى المالم والكون والوجود؟ ويطلق اسم «الكوجيتو» اصطلاحا على الدليل الحدسى الذي أورده ديكارت لاثبات وجود النفس ، وهو معاولة لاثبات وجود « الذات » في أي فعل من أفعال الفكر ، حتمى في الشك ، « أنا أفكر ، اذن فأنا موجود (١) » فكوني أشك يفيد أنى أفكر ، وكونى أفكر يفيد ثبوت انيتي • وهذه الحقيقة ندركها بلمحة واحدة من لمحات الفكر: فهي حدس وليست قياسا و لا استدلالا ٠ وقد نحتاج ، للتعبير عن هذا العدس ، الى كلمات كثرة متعاقبة ، ولكنه على كل حال حدس أول واحد : فاننى في شكى هذا مدرك وجودي ،ووجودي متضمن فی فکری ، وفکری حاضر بنفسه حضورا مباشرا ، ولو فرضنا أن شيطانا خبيثا يضلني في كل شيء فهو لا يستطيع أن يمنعني من التوقف عن

<sup>(</sup>١) ديكارت : مبادىء الفلسفة الباب الاول هادة ٧ ٠

التصديق ، ولا أن يمنعني من اليقين بأن ذاتمي موجودة حين أفكر (1) •

ولكن ماذا في و الكوجيتو » يضمن لي أنني أقول العق ؟ لا شيء البتة ٠٠٠ الا أنني أرى في وضوح قوي أنه لكي أفكر يجب أن أكون موجودا • فأنا اذن أستطيع أن اتخذ لنفسي قاعدة عامة ، وهي أن الأشياء التي ندركها ادراكا واضعا ومتميزا كلها حقيقة • قال ديكارت : ولما انتبهت الى أن هدف العقيقة : أنا أفكر فأنا موجود ، هي من الرسوخ بعيث لا يستطيع الارتيابيون أن يزعزعوها مهما يكن في فروضهم من شطط ، حكمت بأنني أستطيع مطمئنا أن أتخذها أصلا للفلسفة التي كست أطلبها (٢) •

ويرى ديكارت أننا لا نستطيع أن نفترض أننا غير موجودين حين نشك في جميع الاشياء • كون « الكوجيتو » في الترتيب المنطقي هو الكشف الاول من كشوف الفلسفة الكبرى ، وبه نلمس العقيقة الواقعة حيث ننتقل من المنطق ، وهو علم صور

<sup>(</sup>١) ديكارت : المقال في المنهج : القسم الرابع من ٥١ ٠

<sup>(</sup>٢) المستر نفسته عن (٥ -

الفكر ، الى الميتافيزيقيا ، وهي علم الوجـود ، ولدينا في « الكوجيتو ، معرفة مباشرة حدسيـة لوجودنا ، معرفة لطبيعة بسيطة • وهي انيتنـا وذاتنا المفكرة •

والوجود الذي ندركه ، حين ندرك وجودنا ، ليس هو وجود جسمي ، بل هو وجود فكري ، فأنا أعلم نفسي الآن موجودا مفكرا ، ولا أعلم بعد اذ كنت شيئًا آخر غير هذا الموجود المفكر • فأنا مفكر، بمعنى أني موجود يتعقل ويشك ، ويثبت ،وينفى، ويريد ، ولا يريد ، ويتخيل ، ويحس أيضا • فكل هذه الواقعة الاصيلة البديهية التي لا ترد ولا تدفع والتي تبقى بعيدة عن الشك مهما بلغ ، والتم سيقام عليها بناء الفلسفة المستقبلة • « أنا أفكر واذن فأنا موجود » أنا « شيء مفكر » ، وأنا كذلك بالطبيعة وبالماهية ، وأنا لا أستطيع أن أكف عن التفكير دون أن أكت عن الوجود ، والواقع أنني أفكر دائما ، أفكر وأنا طفل صغير ، وأفكر أثناء النوم ، وفي حال الغيبوبة عن الوعي والشعور ، وكل ما في الامر أنني أفكر اذ ذاك فكرا مبهسا غامضا مؤلفا من أحاسيس صماء لا وعي فيها ولا وجدان ٠ ويتميز الفكر عن البدن ، وعن الاجسام ، بل ان وجود الفكر أشد وثوقا وثبوتا من وجود الجسم : فاني أعرف الفكر بالفكر نفسه ، أما الاجسسام فليس يمقدورنا ادراكها الا في الفكر وبالفكر • فمعرفتي بالنفس معرفة مباشرة يقينية ، وليس يعرف الجسم الا بالظن وبالتخمين (١) •

وعندما أدرك نفسى كمفكر بالفعل ، أدرك حقا وجودی ، بل أدرك زيادة عنه ، أدرك انيتي كلها في طبيعتها وماهيتها ، والواقع أنه لا يخص انيتي الا ما هو موجود بمقتضى فعل « الكوجيتو » ، و بهذا المعنى كنت أيضا موجودا يشك ويحس ويتخيل ويريد • لكنى كنت كذلك لأن الشك والاحساس والتخيل والارادة ليست الا « بالكوجيتو » ولأنها أولا في الحقيقة فكري أنا • واذن فالفكر يسر عن طبيعتي كلها : هو ماهيتها وصفتها الداتية ، وكل ما يلائم الفكر يلائمني ، وكل ما ينافيه ينافيني • وان فلست امتدادا ولا شيئًا مما ينطوي في فكرته على الامتداد ، لأن الفكر عند تحليله لا يشتمل على شيء من الامتداد ، كما أن الامتداد لا ينطوى

 <sup>(1)</sup> ديكارت : مبادئء القلسقة : الباب الاول مآدة ٨ .

## على شيء من الفكر

وأول ما استغلصه ديكارت من مبدأ والكوجيتوه هو الفصل الحاسم بين طبيعتي النفس والبحدن ، واثبات استقلال نفوسنا عن أبداننا : فأن ديكارت بعد أن تم له اليقين بأنه موجود ، تأكد أنه يستطيع أن يتصور أنه لا جسم له على الاطلاق ، وأنه ليس في مكان ولا في عالم • ولكنه ليس بمستطيع من أجل هذا أن يتصور نفسه غير موجود ، وأذن فالانية أو الذات المفكرة موجودة ، حتى لو فرضنا أن البدن غير موجود •

ويرى ديكارت في « المقال » : ان كوني اروي الفكر شاكا في حقيقة الاشياء الاخرى يقتضي اقتضاء جليا يقينيا أنني موجود ، في حين أنني لو وقفت عن التفكير – وكان سائر ما كنت تصورته حقا لل ساغ لي أن أعتقد أنني موجود ، فعرفت من ذلك أنني جوهر كل ماهيته أن يفكر ، وأنه ليس في حاجة – لكي يكون موجودا – الى أي مكان ، ولا يعتمل على شيء مادي ، بمعنى أن النفس التي تقوم انيتي متميزة عن البدن تميزا ، بل هي أيسر منه معرفة ، وأنه لو لم يكن الجسم موجودا على

## الاطلاق لكانت النفس موجودة بتمامها (١) •

والنفس بمفهوم ديكارت جوهر مفكر لا تحوى الا وعيا وتفكرا • وإذا لاحظنا أفعال تفكرنا ، باعتبار أن كلفكرة ليستالا تفكرا يقصد موضوعا معينا بالذات • واذا دققنا في أفكارنا فلربما نهتدي الى واحدة منها ، تخرج بنا التأمل فيها من النفس الى الوجود الخارجي • ومن المؤكد أن يؤدي النظر في أفكار النفس الى تقسيم تلك الافكار الى أنواع ثلاثة : أفكار خارجية أو عارضة صادرة عن العواس وتدل على موضوعات خارجية تشبهها مثل أفكسار اللون والصوت والطعم ، ومركباتها من أفكار الاجسام والاحداث • ثم أفكار مصطنعة يفعلهما الغيال على أساس تلك الافكار الغارجية السابقة بتركيب فريد يجمع بعضها الى البعض الآخر ، أو أجزاء بعضها الى أجزاء البعض الآخر - ثم أفكار فطرية نتعرف عليها بمجرد النظر في طبيعتها : مثل أفكارنا عن الشيء والوجود والنفس والعقيقة والامتداد ، وعن الله أخرا • وتلك الافكار ثابتة في النفس ، لا شك في وجودها ، مهما كان من وجود

<sup>، (1)</sup> ديكارت : المقال في المنهج : انقسم الرابع عن ٢٢ - ٢٢ ،

موضوعات خارجية تقابلها أو عدم وجود مثل تلك الموضوعات • اذ يبدو أن النفس لا تحتاج الى الحس والخيال للتفكير في ذاتها ، وفي أنها موجودة ، وفي عيوبها ونقصها ، وفي امكان وجود كائن لا عيب فيه ولا نقص ، وفي الامتداد الذي يدرسه علم الهندسة (١)

لنعتبر تلك الافكار المغتلفة ، لعلنا نهتدي الى نوع منها ، يخرج بنا الى العالم والكون والوجود ولنبدأ بالأفكار الأولى التي يستدل بها مباشرة على وجود موضوعات خارجية مشابهة لها : في هذه الافكار ادعاء واضح الى وجود خارجي ان ثبت ثبت معه يقيننا ، وربما تأدينا بفضله الى أساس اليقين والوجود .

ولكن البحث عن الافكار الأولى لا يؤدي الى نتيجة ما ، بعدما أوردنا من عوامل الشبك في الحواس ، وفي الموضوحات الخارجية المحسوسة بوجه عام \* وبين أن دلالة الافكار على وجود موضوعات خارجية تشبهها ، دلالة واهية مشل

<sup>(</sup>١) ديكارت : التأمل الثانث : ١٧٨ ـ ١٧٩ ٠

معرفتنا الحسية كلها • فالى أي أساس تستند تلك الدلالة ؟ الى شعورنا الباطن يقيام تلك الافكسار فينا دون ارادتنا ودعون دعوتنا لها؟ أم الى شعورنا بقوتها وحيوتها ؟ غير أن أحلامنا تصحب (١) كثيرا بهذا الشعور ، دون أن ندعى عند تيقظنا منها الى وجود الاحداث التي مثلتها الاحلام لنا • أتستند دلالة الافكار الى ميلنا الطبيعي ، واندفاعنا الى تأكيد موضوعات تلك الافكار ، والى ارتباط ذلك الميل الطبيعي بعياتنا العملية ؟ ولكن كم من مرة قادنا الميل ، وقادتنا الرغبة الى البحث عن أشياء مضرة بنا ، والى اقتنائها وحيازتها ، وكم من مرة قادنا ذلك الميل الى أعمال شريرة ضارة بانفسنا ان صبح أن لهذا العالم وجودا ؟ واضح ان هذه الطبيعة العمياء التي تفرض علينا ميولها ، تخالف بالمرة نور العقل الطبيعي الذي يهدينا الى الحسق والخير وحدهما •

ولا بد لنا من استبعاد تلك الافكار الخارجية المارضة ، أو لننض الطرف عن ادعائها الى وجود موضوعات خارجية تشبهها • فتلك الافكار قائمة

<sup>(</sup>۱) دیکارت : التأملات : التأمل الثالث من ( ۱۲۹ ـ ۱۸۰ ) ٠

في النفس دون شك • وكذلك من الفروري ابعاد الافكار المصطنعة ، اذ مهما كان من قيمتها ، فهي صادرة أصلا عن الافكار الحسية • وعلى ذلك فهي تحمل ضمنا ادعاء الى وجود خارجي لا يمكن تسويفه بأي حال من الاحوال •

وليست الافكار الفطرية في حد ذاتها تحسل الادعاء المذكور كونها لا تفاجىء النفس كما أنها لا تبعث فيها ميملا قويا إلى تقريس موضوعمات خارجية • ولا بد من التساءل عن السبيل الى الغروج من النفس ؟ وان لم يكن في النفس سوى أفكارها فلا بد من النظر الى هذه مرة أخرى ، والى اعتبارها اعتبارا جديدا ، فعسى أن نعش علمي الوجود المطلق خارج النفس • وان لزم مضاعفسة الحذر منها لادعائها المذكور ، ولكيفياتها العسية ، وما تعتمله معرفة تلك الكيفيات من أخطاء وخداع - ان نظرنا الى وجود الافكار في النفس ، تبين أن له ممنيين مختلفين كل الاختلاف • فلكل فكرة وجود صوري أو فعلى ، حقيقة صوريــة أو فعلية ، ولكل فكرة وجود موضوعي أو تمثيلي ، حقيقة موضوعية أو تمثيلية • فالفكرة حاضرة في نفسى بالفعل ، في وقت معين ، بعد أفكار وقبل

أخرى ، ولا اختلاف بين الافكار ذاتها في هذا المعنى - فكلها تحمل صورة أو طبيعة الفكر ، ولكل منها ملابسات زمنية فعلية معينة • أما من ناحية وجودها الموضوعي والتمثيلي ، فالأفكار تختلف وتتفاوت : هذه فكرة تمثل موضوعا معينا وتلك موضوعا آخر وتلك مثلثا أو دائرة أو حصانا أو انسانا أو صفة من صفات الانسان ، أو ملاكا أو الها (1) -

### الله عند دیکارت :

من الملاحظ أن ديكارت بعد أن أثبت وجود ذاته وأنه شيء مفكر أو جوهر ، التفت الى البعث عما يعرض له عندما يكون في حالة التأمل سن أفكار ، فوجد في نفسه فكرة سيطرت على جميع ما عداها ، وهي فكرة الكامل أو اللامتناهي ، استمان بها على أثبات وجود الله • مقدما بعض الأدلة والبراهين المنطلقة من ذاته ، ومن أفكاره المقلانية، وهي :

الدليل الأول : يوصلنا البحث في ماهية هذا الوجود الموضوعي للافكار الى دليل أول على وجود

<sup>(</sup>۱) دیگارت : التأمارت : التأمل الثالث : ص ( ۱۸۰ ـ ۱۸۰ ) ٠

الله ، ولبيان هذا الدليل ، يجب علينا أن نفسرق الوجود الموضوعي للافكار الذي نتحدث عنه ، عن ادعاء الافكار الحسية المارضة الى وجود موضوعات مشابهة لها • وقد بينا أن لا قيمة لهذا الادعاء • وليس هدفنا أن نستدل بأي فكرة من الافكار ، حسية كانت أم غير حسية ، على وجود موضوعات الافكار أيا كانت • اننا لا نرمي الى اثبات وجودها الطبيعي • انما ننهد لتفسير الافكار في ذلك الوجود ذاته •

وليس من شك أن هناك اختلافا بين الافكار من ناحية وجودها المرضوعي : ففكرتي عن المثلث هي غير فكرتي عن المثلث هي ومن المؤكد أن هناك تفاوتا بين الافكار في مرتبة ذلك الوجود الموضوعي • ففكرتي عن انسان غير فكرتي عن صفات ذلك الانسان ، عن لونه مثلا ، أو صوته أو ذكائه • انها فكرة عن جوهر ، بينما كانت تلك الافكار عن أعراض ذلك الجوهر ، وفكرتي عن الله غير فكرتي عن الانسان ، وبالأولى عن جسم من الاجسام • انها فكرة كانت أسمى ، أزلى ، لا متناهي ، ثابت ، لديه المعرفة والقدرة ،

وتملك فكرته وجودا موضوعيا أكثر مما تملـك أفكار الجواهر المتناهية (1) •

وقد نتساءل كيف يمكن تفسر الافكار في وجودها الموضوعي هذا وما سببها وما علتها ؟ ومن المؤكد أنها لا تحتاج في وجودها الصوري الى علة خارج النفس ذاتها • أما وتلك الافكار مختلفة متفاوتة فيما بينها في وجودها الموضوعي ، لزم البحث عن علة تفسر تمثيلها للموضوعات واختلافها في هذا التمثيل وتفاوتها • ولا يمكن ف ض موضوعات خارجية تؤثر في النفس ، وتمد هذه بالأفكار المغتلفة ، وريما نتساءل عن سب الافكار في وجودهــا الموضوعي هــذا ومــا سر اختلافهــا وتفاوتها ؟ فالاجابة أنه مهما بعثنا في الظرف العاضر لما وجدنا لتلك الافكار كلها ــ ما عــدا واحدة منها \_ سببا خارج النفس ذاتها ، سواء نظرنا الى ما تتضمنه موضوعات تلك الافكار من نقص أو لما تفترضه من حقيقة أو كمال: فأفكار مثل الحار والبارد والحلو والمر وما اليها لا تعوى الاحقيقة موضوعية ضئيلة وما بها من نقص يمكن

<sup>(</sup>۱) ديكارت : التأملات : التأمل الثالث من (۱۸

رده الى ما في النفس من نقص وقابلية للاخطاء والخداع (١) : أما ما يعويه بعضها من حقيقــة موضوعية فيعود الى ما في النفس من قدرات وكمال • أما الافكار الرياضية فعلاوة على أنها تمثل للنفس في صفاء وتميز يعظمان بقدر ما تتجنب النفس الاتصال بالمالم الغارجي المذي تدعى وجموده \_ علاوة على هذا \_ فليس هناك فيها ما يجبرنا على تعدى قدرة النفس على تمثلها وتكوين بعضها من البعض الآخر • كذلك هو الامر فيما يتعلق بأفكارنا الواضعة المتميزة عن الاجسام: فالأجسام، خارج الكيفيات التي أشرنا اليها كالعار والبارد والعلو والمراء تحمل خصائص نتمثلها بوضسوح وتميز كاملين لا لسبب الا أنها راجعة في نهاية الامر الى الغصائص الرياضية كالمسافية والشكل والمدد • وأفكارنا عن هذه الخصائص لا تتطلب منا الغروج عن النفس وعن قدرتها على التمسور والتركيب (٢) • ظلت أفكارنا عن غيرنا من الناس وعن الملائكــة وعن الله : ولا تختلــف الأولى في موضوعها عما نعرفه في أنفسنا ، أما الثانية فهي

T-44 ...

<sup>(1)</sup> المصدر لقسنه من غاره ٠

<sup>(</sup>٢) ديكارت التأملات : التأمل المثالث من ١٨٣ ، ١٨٤ ،

على الاغلب مزيج من أفكارنا عن النفس وعن الأجسام (١) ، أما فكرة الله فهي ـ في ناحية واحدة منها على الاقل ـ تقتضي سببا خارج النفس وخارج قدرة النفس على التفكير \*

والبحث في النفس ومحتوياتها يوصلنا الي أن نتامل في فكرة الله وأن نعاول تفسرها من جهـة حقيقتها الموضوعية ، أي من جهة ذلك الموضوع الذي تمثله دون غيره من الموضوعات • وفكرة الله هى كما لاحظنا فكرة كائن كامل أزلى لا متناه لديه المعرفة والقدرة الكاملتان وهو خالسق جميع الاشياء • وتلك الفكرة تنبع من النفس نبوعــا طبيعيا : فيكفى لصدورها أن نفكر في أنفسنا وفيما يحمله وجودنا من نقص وفيما يعرض لتفكرنا من شك وخداع ثم فيما نحن حاصلون عليه من حقيقة وكمال ورغبة في تجنب مواضع النقص والشــك والعداع • يكفينا هذا التفكر في أنفسنا لنصل على نحو مباشر الى التفكير في كائن كامل (٢) • ولذلك كانت فكرة هذا الكائن هي الأولى التـــي

<sup>(1)</sup> ديكارت التأملات : التأمل الثالث من ١٨٢٠

<sup>(</sup>٢) المصدر تقسسه من ١٩١ ء

تمثل للنفس مثولا طبيعيا مع فكرة النفس عن ذاتها ووجودها وانها كانت مرتبطة بهذه الفكرة الأخيرة ارتباطا مباشرا •

وقد نتساءل من أين جاءتنا هذه الفكرة ؟ أذ سبق أن أثبتنا أن لا موضوع خارجي يفسرها • ثم لا يمكن أن تكون النفس سببها • فالنفس ناقصة محدودة منتهية ودون الكائن اللامتناهي القادر الذي تتمثله بفكرتها • ولا يمكن للادني أن يفسر الأسمى •

ولا يمكن أن تكون النفس وحدها سبب تفكيرها في الكائن الكامل اللامتناهي ولا يجوز أن يقال أن في الله كمالات متعددة ربما أكون قد حصلت على أفكارها بواسطة تجربتي الشخصية ، وجمعت هذه الافكار فيما بينها وعملت منها فكرة لكائن كامل وهذا غير جائز لأن فكرتي عن الله تتضمن في ذاتها اتحادا مباشرا فعليا لكافة الكمالات فيما بينها ، وذلك مهما بدا لعقلي من اختلاف بين تلك الكمالات ولا يمكن أن يقال أني أنا الذي كونت فكرة اللامتناهي بناء على الكمال اللامتناهي القائم فقرة نفسى على على فدرة نفسى على

التقدم تقدما مطردا الى هذا الكمال اللامتناهي مثل الذي أتصوره \* لا يمكن هذا لأن اللامتناهي مثل الكمال حاضر في الله بالفعل لأن فكرتي عن كمال الله ولا نهايته هن التي تجعلني أتصور وأفهم حدودي ووجودي ونقصي \* ان هذه الفكرة في نفسي لتدل على الله وكأنها علامة الصانع على صنعه \*

لتفسير فكرة الكائن الكامل اللامتناهي يحب الخروج من النفس والحكم بأن هذا الكائن ، الكامل اللامتناهي موجود وبأنه علة تلك الفكرة وسببها الوحيد (1) •

الدليل الثاني: أقر ديكارت بما حمله الدليل الأول من صعوبة لا سيما على من لم يتعود المضي طويلا في تجريد أفكاره وتقليبها على مختلف أوجهها، ورأى أن يؤيد هذا الدليل ويكمله بدليل ثان يبدو أيسر منه وأقرب الى الفرض المطلوب فبدلا من البحث عن سبب لفكرته عن الكائن الكامل اللامتناهي حاول البحث عن سبب وجوده هو الذي

دیگارت : مبادیء انفلسفة الجزء الاول •

يفكر في الكائن الكامل اللامتناهي و أفكر اذن أنا. موجود ، • أنا كائن مفكر أي يعرف ما في نفسه من كمال ونقص • يعرف أنه يشك ويخطيء كثيرا ويريد أن يتجنب الشك والخطأ مما • ومن المؤكد أنه لا يمكن أن أكون سبب وجودى أنا الذي أفكر في الكائن الكامل ، اذ لو صبح ذلك لاستطعبت العصول على تلك الكمالات التي أتصورها في الله والتي أعرف نفسي خالية منها مفتقرة اليها (١) • فوجودي يفترض العدم الذي خرج منه وخروجى من العدم يفترض قدرة مطلقة لا متناهية لا يمكن أن أكون حائزًا عليها • ثم انبي جوهر مفكر لو كنت منعت نفسي الوجود لما قصرت عن منحها عدة صفات وكمالات ليست هي في نهاية الامر الا أعراضا لذلك الجوهر •

ولما كنت لست سبب وجودي وجب البحث عن هذا السبب، اذ لا يمكن أن يثبت وجودي، أو يبقى بدون سبب اني موجود في الزمن ووجودي الزمني هذا مؤلف من لحظات متتابعة منفصلة الواحدة منها عن الاخرى و فوجودي في اللحظة العاضرة كان من

<sup>(1)</sup> ديكارت : المقال في المنهج جع ص ١١٥ ، التأمل الثالث ١٧٨ ،

الممكن ألا يكون ، وهو لا يستتبع بالضرورة وجودي في لعظة تالية • ولا يمكن أن يكون والدي سبب وجودي انهما مناسبتان فقط لميلادي ولا يستطيعان المفني به لعظة واحدة وراء ذلك الميلاد • شم لا جدوى من البحث عن سبب وجودهما والتسلسل في هذا البحث ، بل ينبغي الاكتفاء بالبحث عن سبب وجودي أنا الآن •

أنا موجود الآن • وأعرف أني لست سبب وجودي ولست بالأولى سبب بقائي في الوجود وانتقالي من اللحظة الحاضرة الى لحظة تألية وعلى ذلك فلست سبب انتقالي من اللحظة الماضية الى اللعظة الحاضرة • ولا بد من سبب ، وأن يكون هذا السبب سبب وجوده ذاته وبقائه في الوجود مما ، أي حسب تعبير ديكارت والمدرسين أن يكون سبب ذاته •

هذا هو الكائن الكامل الذي أفكر فيه • فاني أتصوره من المننى والقدرة بعيث لا يكون مفتقرا في وجوده الى سبب ، ولا عاجزا عن البقاء بذاته في الوجود • فهو اذن قادر على ايجادي وحفظي • هو الخالق الحافظ ـ ولا فارق بين الاثنين ـ بما اني

الكائن الماجز ، وبما أن عجزي ايجاد نفسي في اللحظة الحاضرة عجز بالأولى عن الاحتفاظ بها في الوجود .

هذه هي الصيغة الثانية للبرهنة على وجود الله وهي قائمة مثل الأولى على يقيني الاول بوجود نفسي ويما في نفسي من كمال ونقص ، من حقيقة وخطأ ، من وجود وعدم • ويمكن أن يجتمع اذن مع تلك الصيغة الأولى في تعبير واحد مقتضب يقول ديكارت في بداية « التأمل الرابع » من هذا فقط ، أن ( فكرة الله ) في نفسي ، ومن كونسي موجودا أنا الذي لدي هذه الفكرة أستنتج وجود الله في يقين تام (1) •

الدليل الثالث: أما وقد تم اثبات وجود الله أصبح اثبات وجود الاجسام أمرا ممكنا • ولكن ديكارت فضل البقاء مع ما استطاع البقاء في أرض الفكر الثابتة والتأمل فيما يمرفه بوضوح وتميز عن طبيعة تلك الاجسام ، وذلك قبل الخوض في البات وجودها (٢) • والمعرفة الواضحة المتميزة

 <sup>(1)</sup> ديكارت : التأملات : التأمل الثالث من ١٩٣ المبادىء الفلسفية من ١٩٠٣ .

<sup>(</sup>٢) ديكارت : التأملات : التأمل الخاص من ٢٠١ - ٢٠٢ ،

عن الاجسام هي بدون شك المعرفة الرياضية -ولا شيء أنسب للتأمل وأكثر ثباتا ويقينا بعد النفس والله ، من العلم الرياضي وحقائقه \*

وقد تبين لديكارت أنه يمكن التأدي من هذا التفكر في العلم الرياضي وفي حقائقه الى حقيقة أسمى من العلم الرياضي ذاته الى حقيقة ربسا كانت أصل اليقين وأساسه - يستطيع الانسان أن يتقدم في ذلك العلم ما شاء له التقدم ، معتمدا في تقدمه على انتباه متصل للاحكام التي يقوم بها ، وعلى نظام يراعيه بينها أثناء انتقاله وتقدمه ، ومعتمدا بنوع خاص على الافكار الرياضية ذاتها التى تعمل منها الاحكام • فالفكرة الرياضية نظرة النفس الخالصة في طبيعة ثابتة حقيقية كطبيعة المثلث أو الدائرة أو المربع أو ما شابه ذلك • قد لاحظنا أن النفس لا تستطيع ازاء تلك الطبائع الا النظر والبصيرة ثم الاقرار والتسجيل • ففي المثلث مثلا خصائص معينة ان نظر العقل فيها عرف ما بينها من روابط ، واستطاع بفضل ذلك ، الانتقال من هذه الخصائص الى أخرى ومن هذه الى أخرى • كذلك هو الامر فيما يتعلق بالدائرة وبغيرها من الطبائع الرياضية : خصائص مترابطة فيما بينها ترابطا ضروريا تعمل منه كل طبيعة ولا يستطيع الفكرة ازاء تلك (١) الطبيعـة وتلـك الضرورة الاأن يقرهما ثم أن يستخدمهما في تقدمه العلمي المتصل ٠

ويرى ديكارت أنه يمكن التفكير في الله وفي موضوع وجوده على نعو مماثل للتفكير الرياضي، الوصول بمقتضى ذلك التفكير الى يقين مماشل لليقين الرياضي • فكما أن فكرة المثلث تقتضي منا أن نقرر أن زواياه مساوية لقائمتين ، كذلك تقتضي فكرة الكائن الكامل أن ننسب اليه الوجود بالضرورة • ففكرة الكائن الكامل هي فكرة كائن لديه جميع الكمالات • ولن يكون هذا الكائن تام الكمال ما لم نقرر الوجود فيه • الكائن الكامل أذن موجود (٢) •

هذا الدليل على وجود الله هو المعروف بالدليل الوجودي لأن الفكر ينتقل فيه مباشرة الى وجسود الله • وانتقال الفكر هذا الى الوجود هو ما جمل

<sup>(</sup>١) ديكارت : التأملات : التأمل الخامس عن ٢٠٢ ٠

 <sup>(</sup>٢) ديكارت : المقال في المنهج : المسترد ١١٣٤ ، التأمل الفامس (٢٠ - ١٠٣٤ ) .

الدليل موضع جدال واعتراض أثناء حياة ديكارت وبعد موته • اذ كيف يمكن تبرير الدليل بالاعتماد على مثال العلم الرياضي الذي لا يخرج الفكر فيه لحظة الى الوجود ؟

تقوم المقارنة بين فكرة الكائن الكاسل وبسين الأفكار الرياضية على أساس أن جميع هذه الافكار بما فيها فكرة الكائن الكامل أفكار لطبائع ثابتة حقيقية • والاعتراضات على الدليل السابق لا بد صادرة عن عدم ادراك للمقارنة المذكورة وعسدم فهمهم لنظريت في الافكار والطبائع الثابت العقيقية • فالأفكار الرياضية وفكرة الكائن الكامل كلها أفكار لطبائع ثابتة حقيقية أى الطبائع تمتاز كل منها بضرورة داخلية معينة • فكل فكرة رياضية تتمايز عن الأخرى بطبيعتها ، ولكل منها طبيعة وضرورة خاصة بها • كذلك فكرة الكائن الكامل فكرة ثابتة حقيقية ، ولهذه الطبيعة ضرورة معينة خاصة ، تميزها من الطبائع الرياضية • واذا كان من المعقق أن لدينا فكرة عن الكائن الكامل فالسؤال هو بصدد ما يميز تلك الفكرة أو بصدد ما يميز طبيعة وضرورة هذا الكائن الكامل الذي لدينا عنه فكرة ، عن الطبائع الرياضية التي لدينا عن كل منها فكرة واضحة متميزة • فيما تتمايز فكرة الكائن الكامل عن تلك الإفكار ؟ انها تشمايز عنها ، ويصح أن نقول انها تمتاز عليها ، بأنها فكرة لكائن لا تنفصل ماهيته عن وجوده ، فكرة لكائن تقتضه, ماهيته وجوده (١) ، بينما لم تقتض ذلك أي فكرة من الافكار الاخرى • فكرة الكائن الكامل فريدة بين الافكار وتتمايز (٢) عنها ، كما تتمايز فكرة المثلث عن فكرة الدائرة وعن فكرة المربع • ولفكرة الكائن الكامل هذه ضرورة تفرض علينا أن نقرر وجود موضوعها ، كما كانت لفكرة المثلث ضرورة تفرض علينا أن نقرر للمثلث زوايا ثلاثا مساوية في مجموعها لقائمتين · وكما أننا اذا فكرنا في المثلث ، اعترفنا بأن زواياه مساوية لقائمتين ، كذلك كل مرة تأتى لنا فيها التفكر في الكائين الكامل ، وجب علينا الاعتراف بوجوده ، وإن كان الأمر كذلك فهذا التفكر في الكائن الكامل ، صورة طبق الاصل لهذا الكائن ، وأثر أول في النفس لا يمحى لطبيعته وضرورته ، واذا كان الامر كذلك تبينت لنا وحدة الأدلة على وجود الله وأنها في

<sup>(1)</sup> ديكارت : الامابة عن الاعترافات الاولى 127 •

<sup>(</sup>٢) ديكارت : التأملات : التأمل الفامس ٢٠٥٠ •

## نهاية الامر صيغة لدليل واحد •

## ديكارت ووجود العالم:

يلاحظ ديكارت بعد أن علم أنه موجود ، وأن الله موجود علما يقينيا أنه هو موجود أيضا • بمعنى أن له نفسا متميزة عن بدنه ، وهي قادرة على أن تبقى بدونه ، كونها خالدة لا تموت • ويذهب الى أنه طالما أن الله موجود ، ولليقين بوجود الله منزلة رفيعة عنده ، أي عند ديكارت فمن دون الله كان يظل سجينا في د الكوجيتو » لا يبرحه ، ومن دونه كان يعرف نفسه ولا يعرف شيئًا آخر • ولكـن وجود الله ضمان لكل علم ولكل يقين ، وبوجوده يستطيع أن يعبر الهوة التي حفرها الشك بين فكره وبين الاشياء ، ويمكن أن يطمئن الى وجود العالم الخارجي • ذلك أن الميل الطبيعي القوي الـذي يشمر به ، والذي يدعوه الى الاعتقاد بوجود ذلك العالم ، هو ميل يستحيل أن يقوده الى ضلال ، ما دام قد استفاده من الله الذي هو الكامل الصادق الذي لا يخدع • ومنذ الساعة التي عرف فيها الله أيقن بوجود الاشياء ، وأصبح الشك أمرا مستحيلا، وذهب ما بقى لديه من ارتياب ، وحل محله ثقة

بالمقل لا تتزعزع ٠

ويقول ديكارت: استطيع أن أثق من النتائج التي تقود اليها الاستدلالات المقلية مهما يكن حظها من الطول والتمقيد ، ما دمت أراعي فيها شرطا واحدا: أن يكون لي فكرة واضعة متميزة عن كل حلقة في سلسلة الاستدلال ، قد يحدث أحيانا أن أصل في بحوثي ، ولكني حينئذ أنا المسئول وحدي: لأني حر ، وارادتي لا متناهية ، وقد تتمجل ارادتي في الحكم على الاشياء قبل أن يراها عقلي بوضوح وتميز والله أذ منعني الحرية والاختيار منعني القدرة على الغطأ والصواب .

ووجود الله هر الذي يضمن وجمود المالم الخارجي و لكن المالم الخارجي (1) لا يمكن أن يكون وجوده الحقيقي على نحو ما نعرفه بحواسنا، لأن الاحاسيس انما هي افكار غامضة مبهمة لا تؤدي الى اليقين الذي نتوخاه، ولن يكون لنما ممن الاحاسيس أي يقين عن طبيعة الضوء أو المصوت مثلا والضمان الالهي يفيد أن ما يصح أن يوجد حقا انما هو ما يكون موضوعا لفكرة واضعة

۱۴۱ میگارت : مبادیء الفلسفة : الهاب الاول عن ۱۴۱ ،

متنيزة فاذا بحثنا وأنعمنا النظر لم نجد في تصورنا للمالم الخارجي الا فكرة واحدة متميزة دائمة باقية مهما تتغير الصفات الحسية : تلك هي فكرة ( الامتداد ) الذي هنو موضوع بعوث المشتغلين بالهندسة ، وتستطيع الآن أن نتخذ مبدأ الافكار الواضحة المتميزة وسيلة تستطيع بها أن نطلق الاحكام على وجنود العالم المادي وعلني طبيعته وفاذا لقينا جسما ما فيكفي أن نسائل أنفسنا بصدده : عن أي شيء يكون لدينا فكرة واضحة متميزة حين نفكر في هذا الجسم ؟

لناخذ مثلا هذه القطة من شمع العسل ، ولم يمض على استخراجها من الخلية الا زمن قصير : فهي لم تفقد بعد حلاوة العسل الذي كانت تحتويه، ولم يزل بها شيء من رائحة الزهور التي قطفت منها ، لونها وحجمها وشكلها أشياء ظاهرة للعيان ، وهي الآن جامدة باردة تستطيع أن تلمسها واذا نقرت عليها أحدثت صوتا ما • وأخيرا جميع الاشياء التي يمكن بتميز أن تجعلنا نتعرف على الجسم ، نلقاما في الشمعة • ولكن بينا أنا أتكلم ، أضعها قرب النار ، فماذا أشاهد ؟ تذهب بقية أضعها ، وتتلاسى رائحتها ، ويتغير لونها ، ويضيع طعمها ، وتتلاسى رائحتها ، ويتغير لونها ، ويضيع

شكلها ، ويزيد حجمها ، وتصبح من السوائسل ، وتسخن حتى لا نكاد نستطيع لمسها ، ومهما ننقر عليها فلن ينبعث منها صوت أما تزال الشمعة باقية بعد هذه التغيرات جميعا ؟ يجب أن نقر بأنها باقية ، ولا يستطيع أحد انكار ذلك و فما الذي كنا نعرفه في قطمة الشمع هذه بتميز ووضوح ؟ لا شيء يقينا من كل ما لاحظته فيها عن طريق الحواس ، ما دامت الاشياء التي كانت تقع تحت حواس الذوق ، أو الشم ، أو البصر ، أو اللمس ، أو السمع ، قد تغيرت كلها في حين أن الشمعة (١) نفسها باقية .

ومن هذا المنطلق التحليلي لذلك المثال ، يستنتج ديكارت أن الشمعة ليست تلك الرائعة ، ولا ذلك اللون ، ولا تلك المقاومة ، ولا ذلك الشكل ، وأن الحواس لا تدركها في طبيعتها وكيانها ، وأنني لم أستطيع أن أفهم بالخيال ما هي قطعة الشمع هذه ، وانعا ذهني وحده هو القادر على أن يفهمها ، وهو القادر على أن يتعقبها دائما • ومهما تحترق الشمعة ومهما تتلاشى ، فالذهن يلحقها حيث تكون الشمعة ومهما تتلاشى ، فالذهن يلحقها حيث تكون

<sup>(</sup>۱) دیگارت : انتأملات : انتأمل انثانی ص (۸ ۰

والشمعة موجودة وان غابت عن العيان ، وهي باقية وان تناثرت أجزاؤها وذهبت عناصرها مزقا •

والذي يبقى من الشمعة ، والذي يدركه الذهن فيها بوضوح وتميز ، انما هو امتدادها ، لا ذلك الامتداد العسى الذي أتمثله بعواسي وبغيالي ، بل هو الامتداد الذهني المجرد من الالوان والاصوات والمماسات • وليس الامتداد هو ماهية الشمعة فحسب ، على نحو ما شاهدنا من التحليل السابق ، بل ليس الجسم وليست المادة شيئًا غير هذا الامتداد المجرد الذي يدركه الذهن ، والذي هو أشبه يفضاء صاحب الهندسية • واذن فالامتيداد وحده هيو « الصفة الأولى » وهو جوهر الجسم المستقل عن جوهر النفس • أما الالوان والاصوات والروائح والطعوم فكلها صفات ثانية ، وليس لها وجود في ذاتها وانما وجودها في أذهاننا •

يتضع من ذلك أننا لا نعرف « العالم الخارجي » معرفة مباشرة بالحواس ، ولا ندركه ادراكا مباشرا كما هو في ذاته ، وكل ما نعرفه عنه همو الصور الذهنية والافكار التي في أذهاننا • أما أن همذه الصور والافكار مطابقة لوجودات حقيقية لا وهمية ،

فهذا ما لا نعلمه الا بالواسطة ، أي بغضل الصدق الالهي : لأن من غير الممكن أن تخدعنا الافكار التي أودعها الله فينا مع ميل قوي الى الاعتقاد بأنها صحيحة •

لاحظنا من خلال دراستنا لآراء ديكارت في وجود النفس ككائن في الزمسن ووعسى مباشر بالوجود الزمني • وهــذه هي ظـاهرة الوجــود الزمنــي النفساني • وعلى هذه الظاهرة أقام الادلة على وجود الله • وهذا يعنى نظرية ﴿ الْخَلُّقُ الْمُسْتَمِّرِ ﴾ وتجسيدها بين فيما يتملق بوجود النفس وديكارت اذ عرضها في تلك الصورة في كتاب « التأملات » • فهو قد عرضها قبل ذلك في صورة عامة وبصدد العالم المادي ، و بصدد فلسفة الطبيعة كلها ، وذلك في كتاب « العالم » ثم في « المقال عن المنهج » حيث يقرر أن الله يحفظ العالم في الوجود ، على نفس النحو الذي خلقه عليه ، وأن الفعل الذي يحفظ به العالم ، لا يختلف عن ذلك الذي خلقه به (١) ، وأن تلك القدرة التي خلقته لأول سرة ، لا بد من

 <sup>(1)</sup> ديكارت : المؤلفات الكاملة « العالم » المجلد العادي عشر عن ۲۲ المقال عن المنهج عن ۱۳۲ •

افتراضها من جديد في كمل لعظة ممن لعظمات الوجود (١) •

ويجسد ديكارت هذه المفاهيم ، بشأن العائم المائدي ، في مجال لا يشير فيه الى أدلة على وجود الله، وكأنه لا يحتاج الى أدلة ، أو كأنه ينتقل مباشرة من صفة الحدوث الزمني في العالم ، الى الاقرار بأن المالم مخلوق وبوجود خالق ، كما ينتقل مباشرة من ظاهرة الوجود الزمني النفساني الى اثبات الله الخالق .

ومن الواضح ان لنظرية الخلق هذه نتيجة ميتافيزيقية لاهوتية مباشرة • ان الله اذ يخلق المالم خلقا مستمرا ، واذ يحفظه كما يخلقه ، فهو لم يخلقه اذن شيئا فشيئا ، متنقلا به من أبسط الصور الى أكثرها تعقيدا ، ومعمتدا في ذلك على الزمن والتغير الزمني • بل انه خلقه في الاصل ، على الصورة التي نراها عليه الآن (٢) • وتذكر الكتب السماوية بصدد أدم والجنة التي عاش فيها ،

 <sup>(</sup>۱) ديكارت : التأملات : التأمل الثالست ص ١٨١ ، الاجابسة على
الاعتراضات المفامسة ٧٨٣ .

<sup>(</sup>٢) ديكارت : المقال في المنهج ص ١٢٢٠

الى أن الله خلق الانسان ، وكائنات العالم في صورة كاملة تامة ·

ومن الملاحظ أنهذا المنى اللاهوتي الميتافيزيتي للخلق يجاوز أفهامنا الانسانية ولكنه لا بعد للفيلسوف من بيان علاقة ما بين حقيقة الغلبق وطبيعة العلم وتطبيعة العملية الصناعية وقد لاحظنا مشروع ديكارت في العلم والعالم المادي أنه لا ينفصل عن الناحية التطبيقية للعلم ورأينا أن المنهج في غايته وأهدافه متجه الى تلك الناحية التطبيقية ، وأنه في ضوء تلك الاهداف ، يمهد الطريق للعلوم الرياضية في صينتها التحليلية ، كما يمهد الطريسة للعلوم الطبيعية في صينتها التحليلية ، كما يمهد الطريسة المعلوم الطبيعية في صينتها المحلوم المايكانيكية الهندسية (1) -

ولم يخامر ديكارت الشك لحظة واحدة في امكان هذا المشروع العلمي : لا في المرحلة المنهجية ، وقبل أن يثير مسألة المخلق بصدد حقائق العلم ، ولا في المرحلة العلمية ، التالية لموقفه في خلمق الحقائق العلمية ، ولا في المرحلتين الفلسفية والاخلاقية ،

<sup>(</sup>١) ديكارت : المقال في المنهج عن ( ٧٥ ـ ٧٧ ) ٠

كونه أشار في كتابه و مباديء الفلسفة » الى أن الفروع الرئيسية لشجرة الفلسفة هي الميكانيكا والطب والأخلاق (١) • ويؤدي المشروع الدي وضمه ديكارت حول المنهج والملم ، الى اعتبار المالم الطبيعي امتدادا هندسيا ترجع الحركات فيه الى تغير أجزاء الامتداد في أوضاعها المتبادلة •

ويعبر ديكارت عن هذا المشروع في كتابه «القواعد» عن نظرية خلق العقائق، ثم يتجه الى نظرية « الغلق المستمر » التي يربطها بمظاهر علمية فيزيائية ، يعاول فيها أن يستدل على أوضح المماني الغاصة بأصول العالم المادي ، وأن يفترض وصفا لهذا العالم ولظواهره ، قائما على تلك الأصول ، ومتناسبا مع تلك النظرية الميتافيزيقية اللاهوتية - ويرى ديكارت أنه من المفروض أنه يتعذر على الانسان رؤية علاقة الفعل الالهي المطلق للخلق بتفاصيل الاحداث الزمنية ، وبما أنه من الضروري أن يقف الانسان على تلك الأوجه التي يستطيع بها السيادة على المالم والسيطرة عليه -

<sup>(</sup>۱) دیکارت : المقال فی المنهج من ( ۷۵ - ۱۲۲ ) ۰

ويتصور دبكارت في كتابه و المالم ، المالسم ونشأته ، فيرى نفسه متفرجا على عالم جديد ، غير علمنا هذا ، عالم جدير بأن يكون الله خالقه ، ويتنق وحقيقة الخلق المستمر ومعاني النفس الواضعة ، ويتناسب ومطالب العمل والتطبيق والصناعة (1) .

ويطلع علينا ديكارت بالمعنى الواضع عن أصول العالم المادي ، فيرى أنه ليس سوى معنى الامتداد ، وما يتبع ذلك من تصور هندسي للحركة والتغير العالمي • أما الوصف الذي يتخيله ، فهو الوصف الميكانيكي الهندسي ، لأن المادة التي يعمل العالم منها ، يجب ألا نفرض فيها خصائص نراها ونشاهدها بأعيننا في أجسام دون أخرى ، انما يجب تصورها على نعو يفهمه ويقره العقل الطبيعي النير ، ذلك العقل الذي يهتدي بالمباديء الرياضية -فالمادة امتداد هندسي يملأ المكان ويشغله ، بحيث لا يبقى فيه خلاء أو فراغ ، لأنه مما لا يمكـن تبريره أن يكون الله خلق أجزاء مادية في مكان ، وترك العدم في مكان آخر ٠ اننا أمام ملأ هندسي

<sup>(</sup>۱) ديكارت : العالم المجلد المادي عشر ٠

مطلق (۱) ٠

ويرى ديكارت أنه لا يمكن أن ننسب للامتداد أي صورة من تلك الصور الجوهرية الغامضة التي افترضها المدرسيون ، أو أي مظهر من مظاهس القدرة والفاعلية ، باعتبار ان الامتداد جامد كل الجمود ، وان صح ذلك ، فهذا يعني ان الحركة لا يخرج معناها عن أجزاء الامتداد وعن تغيير أوضاعها فيما بينها ، ولذلك كان المبدأ الاول الذي يخضع له العالم في حركته هو مبدأ القصور الذاتي ، أي مبدأ الجمود ،

وينص هذا المبدأ ، على أن كل جسم يظل على الحال التي هو عليها ، ولا يتركها الا عند احتكاكه بالأجسام الأخرى (٢) • وهذا يعني أن الجسم الساكن يظل ساكنا والجسم المتحرك يبقى متحركا بحركة مستقيمة منتظمة ، ما لم تتغير حاله من السكون الى الحركة باحتكاكه بجسم آخر •

ومن هذا المنطلق كان الله السيب الاول الفعال

 <sup>(1)</sup> ديكارت : العالم : المجلد العادي عشر ، مبادئ الفلسفة مج
ف ١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) ديكارت : مبادىء الفلسفة مِ؟ فقرة ١٧٠٠

للعركة والعدوث والتغير في المالم ، فالسبب الظاهر هو الاحتكاك • والاحتكاك سبب غير فمال يتناسب والقدرة الالهية • والاحتكاك ينجم عنه تغير الحركة في العالم الذي يقصد منه التقاء جسم بآخر ، وحدوث التغير عند هذا الالتقاء ، على أن يكون التغبر فى لعظة الاحتكاك ذاتها ويؤتى الاحتكاك أثره فورا ٠ أي أن فعل الاحتكاك قائم في نفس الفترة ولا يتجاوزها ، ولا يحتمل دواما أو ديمومة، انما يقوم ليتلاشى • وعلى ذلك ، كانتالاحتكاكات التي تؤدي الى التغير العالمي قائمة في فترات ، ان كانت متتالية فهي منفصلة ، فلا بد من قدرة عليا للربط بين تلك الاحتكاكات ، ولجمل التفعر متواصلاً ، واقامة العالم الحادث المتحرك • والمثال على ذلك حركة الضوء • فالضوء يدرك الناظير اليه فورا ، وينتقل الى العين ، كما تنتقل حركة العصا من أحد طرفيها الى الآخر ، انتقالا فوريا • ويرى ديكارت أن فلسفة الطبيعة كلها تنهار لو صح تأخر فعل الضوء أثناء انتقاله ، وذلك لأن التاخر يقتضى انفصالا في الامتداد أو خلاءا ، أي عدما مطلقاً ، وهو ما لا تسمح به القدرة الالهية وهذه القدرة هي قدرة الخلق المستمر • وأن كان الخلق مما يجاوز عقولنا البشرية ، فهناك مقابل ل في عالمنا الجامد هذا السذي ترجع الحركات فيه الى احتكاك يقوم في لحظة ليتلاشى •

وهذا يعني احتفاظ الحركة بمقدار ثابت لا يتغير في جميع لحظات العالم ، أو هو مبدأ ثبات مقدار الحركة • فغي جميع لحظات الزمن منذ اللحظة المالية الأولى ، كمان مقدار الحركة التي طبعها الله على العالم واحدا بعينه ، وعلى ذلك كانت حال العالم في لحظة معينة ، معادلة لها في اي لحظة أخرى ، وكان كل تغير في تلك اللحظة كما في غيرها يقوم تبعا للاحتكاك ، دون أن يكون هناك تغير ما في مقدار الحركة المعالمية ذاتها •

ويشير ديكارت الى قوانين الاحتكاك السبعة (1)، التي تنشأ عنها التغيرات الكبرى في العالم • شم يمضي بنفضل فكرتي الامتداد والحركة الهندسية ، في استدلال متصل لقوانين العالم وظواهر العامة ، تلك التي يمكن أن تتخذ الصيغة الرياضية اليقينية، الى أن يبلغ المرحلة التي يجب الانتقال فيها مسن

<sup>(</sup>١) ديكارت : هباديء القلصفة الجزء الثاني من فقرة ٤٥ ـ ٥٢ -

الاستدلال الى التجربة ، وذلك عندما تؤدي القوانين الطبيعية الى عدة نتائج محتملة كلها ، وتتفق كلها مع التفاصيل الواقعية القائمة بالفعل • في هدف المرحلة يلتجيء الطبيعي الى التجارب ، ولكنه في هذه المرحلة يأخذ صفة السيادة ، من حيث أنه لا يفترض التفسير فحسب ، يـل يفرضه على الطبيعة فرضا •

ويكون ذلك باعتبار ظواهر الطبيعة وآثارها ناتجة عن اجتماع أجزاء للامتداد ، لها شكل (١) هندسي معين وحركة معينة ، على النحو الذي تجتمع عليه أجزاء ألة صناعية أو أجزاء جسم مصنوع و ويلاحظ ديكارت أن هذه الموازنة بين ظواهر الطبيعة وآلات الصناع ومصنوعاتهم قد أفادته أعظم الفائدة في كل تفسير قام به للظواهر بوجه عام ، وبين الظواهر الطبيعية ، الا في أن بوجه عام ، وبين الظواهر الطبيعية ، الا في أن أجزاء الآلات التي تؤدي الى النتائج المطلوبة ، كبيرة بعيث تلتقها أو تدركها أعضاء الجسم

<sup>(</sup>١) ديكارت : مهاديء القلسقة جءٌ فقرة ٢٠٣ ،

الانساني ، بينما كانت أجزاء الظواهر الطبيعية صغيرة جدا تجاوز ادراكنا وحواسنا •

ويمكن تفسير الظواهر الطبيعية بالاستعانة بأجزاء المادة على نحو يمكن معه استحداث ظواهر مماثلة لتلك التي يريد تفسيرها بالغرض الطبيعي ليس سوى معمل تركيبي ، والتفسير الطبيعي تركيب للظواهر من جديد ، أو محاولة من جانب الانسان بوجه عام ، والطبيعي بوجه خاص لممناعة الظواهر أو لمناعة ما يعادلها ، ويماثلها أو يشابهها • ولذلك كان الطبيعي عالما ومهندسا وصانعا في الوقت ذاته •

ويخلص ديكارت من كل هذه الابحاث الى اعتبار ذاته متفرجا على ذلك العالم الجديد الذي يستطيع الله أن يخلقه ، في أي لحظة ، من الامتداد والحركة الهندسية وحدهما • ثم تلاحظ أن ديكارت يتخيل ذاته صانعا ، يستخدم الامتداد والحركة ، لا لتكميل الصناعة الالهية ، وهي كاملة منذ البدء ، بل لصنع ظواهر تماثل التي توجد في العالم • وبذلك نصبح سادة على الطبيعة ومسخرين لها (١) •

<sup>(</sup>۱) دیکارت : اختال فی المنهج : ۱۳۶ می ۱۳۶

### الانسان عند ديكارت :

لما كان الانسان أكثر الموجودات الطبيعية تعقيدا، وأشرفها مرتبة ، باعتباره جزء من العالم ، وجسم من الاجسام الطبيعية • لذلك يرى ديكارت أن دراسته تنطلق من دراسة العالم ، كونه الأنا ، أي النفس ، مبدأ الفلسفة الأولى • والفلسفة شجرة جنورها الميتافيزيقا ، وجدعها الفيزيقا ، وفروعها الرئيسية الميكانيكا والطب والأخلاق (١) • ويؤكد ديكارت أن بناء الفلسفة الضخم الشامخ يقدوم بعقائق ثلاثة كبرى ثابتة هسي النفس والله والمالم •

ويلاحظ ديكارت أن هناك علوما تطبيقية ثلاثة هي الميكانيكا والطب والاخلاق ، مرتبطة بعلم الطبيعة الذي يبحث في ماهية موجودات العالم ، وأهم أنواع تلك الموجودات ، في الخصائص الرئيسية لكل منها • يبدأ بدراسة الكواكب والشمس والقمر ، ثم يدرس الضوء ، ثم موجودات المالم وخصائص تلك الموجودات وتركيباتهاالعركية

<sup>(</sup>۱) دیکارت : مبادیء الفلسفة عن ۱۲۸ ۰

وأفعالها وانفعالاتها • وتقوم دراسة الطبيعة في أساسها ومنهجها على اعتبار الموجودات راجعة الى الامتداد والعركة ، ويقودنا هذا الاعتبار الى معرفة تفصيلية منظمة للظواهر الطبيعية ، كما تؤدي تلك المعرفة الى استخدام الظواهر بما فيها الظواهر الانسانية ، وذلك في سبيل السيادة على العالم ، وعلى الإنسان في ذات الوقت •

ومن هذا المنطلق يكون الارتباط وثيق بين الملم والسيادة ، بين علم الطبيعة من ناحية ، وبين الميكانيكا والطب والاخلاق من ناحية أخرى ويمكن دراسة البدن الانساني عن طريق الطب على اعتباره مجموعة مترابطة من تركيبات ميكانيكية ، لا تختلف عن التركيبات الداخلة في الاجسام الجامدة في دقة أجزائها ومهارة تركيبها في والطب ينهد الى معرفة الجسم الانساني في أجزائه وتركيباته المختلفة ، وعلاقات تلك الاجزاء وتلك التركيبات فيما بينها، يقوم على علم التشريح ليس الاحسب ما يراه ديكارت .

والتشريح أساس ضيق كل الضيق لعلاج الجسم الانساني ، وقد اتضح ذلك لديكارت في نهايـــة تجاربه وأبحاثه ، ويلاحظ في سني حياته الاخيرة أضعف ثقة في الطب منه في السنوات السابقة على « التأملات » و « مباديء الفلسفة » ، بدليل عودته في معالجة الامراض الى اعتبار الطبيعة ، والى المقاومة الطبيعية للجسم ، وعدم اكتفائه بوجهة النظر الميكانيكية للجسم ، وعدم اكتفائه بوجهة النظر الميكانيكية للجسم ، وبعلم التشريح •

أما علم الاخلاق ، الذي يلي الطب ، في ترتيب المنون القائمة على الفيزيقا ، والذي يدرس الانسان في اتجاهه نعو السعادة والفضيلة ، فهو يفترض الماما كاملا بسائر المعارف (1) انه يفترض الميتافيزيقا بما أن الانسان نفس ، ثم انه يفترض الفيزيقا والفنون الميكانيكية والطبية القائمة عليها ، كون الانسان نفس متحدة بجسم ، وأن سعادة الانسان تقوم على عدة أثنياء في مبدئها صعة الجسم ، وأن ضمان هذه لا يتم الا بغضل معرفة تامة لتركيب الجسم ولاستجاباته المختلفة .

وعلم الاخلاق كما يراه ديكارت يفترض معرفة

<sup>(</sup>۱) دیکارت : هبادیء الفلسفة ص ۲۶۸ ۰

كاملة بسائر المعارف والعلوم، وقد يبلغ الفيلسوف تمام هذا العلم، عندما يتقدم في مختلف دراساته وتجاريبه، ويوطد يقينه الميتافيزيقي توطيدا نهائيا • لذلك كانت محاولات ديكارت في ميدان الاخلاق آخر محاولاته الفلسفية •

ويبدو أن ديكارت قد أوجد بعض القواعد الأخلاقية المؤقتة ، أثناء قيامه بمشروعاته العلمية والفلسفية ، حتى لا يظل مترددا حائرا في أعماله وحياته العملية اليومية ، بينما كان يبحث عن علم كامل رابط لمختلف الحقائق (١) ، ويقين فلسفى مطلق يؤسس هذا العلم ذاته • وعبى عن تلك القواعد المؤقتة تعبيرا جليا ، في كتابه ﴿ المقال في المنهج » • ولم يكن هدفه في اتخاذ تلك القواعد ، ایجاد علم أخلاقی أو مذهب أخلاقی ، انما توجیه عمله وحياته أثناء البحث هدف القواعد الاخلاقية عملي مؤقت ، شخصي فردي ليس الا • ولذلك فهو لم يعمل على اصدارها وصياغتها بعد بعث طويل في الطبيعة الانسانية أو في المجتمع ، انما اتبع في ذلك أقرب المصادر اليه ، عقله السليم ، والثقافة

<sup>(</sup>١) ديكارت : أبلقالَ في المنهج : ١١٨ ص ١١١ ٠

التي تلقاها عن أساتدته اليسوعيين ، فعملت تلك القواعد مع صفة الرزانة التي عرف بها عقسل ديكارت ، شيئا من روح التعاليم التي تلقاها ، وشيئا من الكتب الاخلاقية التي كانت شائمة في وقته ، والتي قد طالع بعضها مع أساتذته أنفسهم ، نقصد كتب الرواقيين في الاخلاق وخاصة مؤلفات ابيكتاتوس وسنيكا .

وكما أعاد ديكارت المنهج الملمي في « المقال في المنهج » الى عدة قواعد مقتضبة كذلك أعاد الاخلاق في نفس الكتاب الى قواعد لا تتجاوز الشلاث أو الاربع • وتقضي القاعدة الأولى بأن ينصاع الفيلسوف لقوانين وتقاليد بلاده ، والمحافظة على الدين الذي أنهم الله عليه به منذ ميلاده ، وبأن يتبع في العمل أغلب الآراء شيوعا وأظهرها اعتدالا وأيعدها عن التطرف • وتقضي عليه القاعدة الثانية بعدم اشتراط يقين كامل في الآراء التسي يتخذها في الميدان الملمي على أن يلتزم ، ساعة المتنفيذ ، السبر حسب الرأي الذي اختاره ، دون تردد •

أما القاعدة الثالثة فهي تنطلق من اتباع

الميلسوف حكمة من أعظم حكم الرواقيين ، وهي تلك المتي تقضي بأن يعنى الانسان ، بما كان صادرا عن نفسه فحسب ، أي بأخطار النفس وأحكامها ، وبعدم الاهتمام بما يأتيه به الاحداث الخارجية من طواريء قد تكون حسنة أو سيئة في عواقبها المباشرة ٠٠ وفي حالة اتباعنا لهذه الحكمة نتوصل للسيادة والسيطرة التاسة على رغباتنا فنوفق بين الارادة والمناية الربانية ٠

وعلى الفيلسوف أن يستمر في اتباع برناسج الحياة الذي اختاره لنفسه ، عن طريق البحث في مختلف الميادين دون التقيد فيه الا بأحكام المقل ومن هذه القواعد الاخيرة أوجد ديكارت فلسفة أخلاقية كاملة بالمعنى الصحيح •

ويرى ديكارت أنه لا بد من التوصل الى السيادة على الاجسام وعلى البدن ، سيادة يسمح بها المنهج، ويسمح بها العلم الطبيعي ، تستطيع النفس أن تسيطر على الانفعال ، وعلى ميدان اتحاد النفس بالبدن أي على الميدان الانساني بتمامه ، وبذلك يمكن الاتجاه نعو السمادة • وبمقدورنا فهم الانفعال عندما نعلم أن أحوال النفس اما ايجابية

أو سلبية ، اما ارادة أو ادراك • والنفس فعالة في الارادة ، سواء كان فعل هذه قبولا أو رفضا ، والنفس سلبيسة في الادراك ازاء سا تدركه من الاجسام الخارجية ، أو من الجسم المتحد بها وتمتاز الانفعالات من بين الادراكات بأنها مسع صدورها في النفس عن الموضوعات الخارجية وعن المدن ، مرتبطة بعياة النفس ارتباطا شديدا • ويتم اتصال النفس بالبدن عن طريق الدوران الدموي •

والانفعال حسب رأي ديكارت علامة من أهم الملامات التي تؤكد اتحاد النفس بالجسم ، ومظهر من أهم المظاهر على اهتمامنا بالموضوعات الغارجية في علاقتها بالنفس • لذلك كانت وظيفة الانفعال مماثلة لوظيفة اللذة والألم • ويعالج الانفعال على أساس الانفعال ذاته ، وعلى معرفة كيفية نشأته في حياتنا • فهو يقوم من ناحية على معرفة القوانين التي يخضع لها جسمنا كجسم من أجسام العالم ، ويقوم من ناحية أخرى على معرفة العلاقات المستمرة في الواقع والتجربة بين أحوال النفس وأحوال البدن •

#### آراء ديكارت الاجتماعية:

من المؤكد أن الانسان كائن اجتماعي ، تأبى طبيعته البشرية حياة العزلة والانزواء ، باعتباره جزء من الكل ، ولا بد له من أن يعيش مع جماعة من الجماعات ويقول ديكارت: ينبغي أن يعلم كل واحد منا وان كان شخصا منفصلا عن الآخرين - لا يستطيع أن يعيش وحده ، وأنه في الواقع جزء من أجزاء الكون ، وهو على الخصوص جزء من أجزاء أرض يعينها ، وجزء من أجزاء دولة بعينها، وجزء من أجزاء جماعة بعينها ، وجزء من أجزاء أسرة بعينها ، قد اتصل بها بمسكنه وبعهده وبعولده (1) •

ويرى ديكارت أن حياة الناس في المجتمع ليست أمرا طبيعيا فحسب ، بل هي قائمة على أفعال متبادلة وعلاقات اجتماعية خاصة بالانسان من حيث هو انسان • ذلك أن الناس مرتبطون بعضهم بيعض ، لا باليمين والقسم فحسب ، بل بالصداقة والأخوة أيضا • وتقوم الجماعة بمفهوم ديكارت

<sup>(</sup>١) ديكارت : رسالة الى الاهيرة اليصابات في ١٥ صبتب ر١٢٤٥ ،

على صداقة شعورية أكمل وأكثر تحققا مما نجد في أخلاقيات أرسطو • ويقول ديكارت في رسالته الى « فوثيوس » : ليس في العياة الاجتماعية خرا أعظم من الصداقة • غير أن الصداقة باعتبارها شعورا اجتماعيا عميقا ورابطة انسانية مقدسة ، ليست مع ذلك هي المظهر الوحيد الذي يمين العياة الاجتماعية ويطبعها بالطابع الانسانى • فهنماك أيضًا كرم النفس الذي يقول عنه ديكارت : ان كرام النفوس قوم أحرار فضلاء متآخون يقدرون أنفسهم الى أعلى درجة يسوغ لهم أن يبلغوها في تقدير النفس • وكما أنهم يعرفون قدر أنفسهم كذلك يعرفون أقدار غيرهم • فلا يضعون أنفسهم دون من يفوقونهم مقاما ومجلدا ومعرفة ، ولا يتعالون على من هم دونهم ، لأنهم يرون أن جميع هذه الأمور ضئيلة القيمة بالقياس الى الارادة الطيبة التي هي وحدها ميزان تقديرهم لأنفسهم ، والتي يفترضون أيضا وجودها أو امكان وجودها عند غيرهم من الناس ، ولذلك تجدهم لا يحتقرون أحدا ، ويميلون الى العفو عند الاساءات والتغاضي عن الهفوات (١) • وكرام النفوس مطبوعون على

<sup>(</sup>١) ديكارت : رسالة الاعقعالات : الجواد ١٥٢ – ١٥٦ •

القيام بجلائل الاعمال وان كانوا لا يقدمون على شيء ما لم يشعروا بانهم أكفاء له وهم على قلة مبالاتهم بمصالحهم الشخصية لا يرون أعظم من أن يعملوا خيرا ، وأن يسدوا الى الناس احسانا ولهذا تراهم دائما كاملي الأدب والبشاشة والدماشة ، وعلى أتم استعداد لخدمة كل واحد من الناس ومع هذا تجدهم سادة لعواطفهم ، مسيطرين على رغباتهم ، منزهين عن نوازع الجسد والحقد والخوف والغضب في معاملاتهم مع الناس و

والحياة الاجتماعية بحسب رأي ديكارت تقرف أيضا ما يخالف الصداقة والمحبة من تضارب الرغبات وتنازع الأهواء • ولكن هناك مسلكا لتلطيف حدة الخلاف في حياة المجتمعات ، واقامة الاتفاق والوئام بين الناس ، وهو أن نجعل المقل حكما في جميع الخصومات والمنازعات ، وأن نزيد عدد العقائق الملمية اليقينية ، وأن نعمل على اذاعتها في المالم على أوسع نطاق • فمن المؤكد أن الاحتكام الى المقل يجعل العياة الاجتماعية أسمى منزلة وأرفع قدرا •

وللعقل عند ديكارت وظيفة أخرى : فهو الذي

يقرر في حال التصادم بين الفرد والجماعة ، أيهما على حق وأيهما ينبغي أن يضحي بنفسه من أجل الآخر •

والمفكر يستطيع ، أو نظر في نفسه واستعمل عقله ، أن يهتدي الى السبل التي ينبني أن يسلكها، خيرا مما يجد من ملاحظة أخلاق الناس في المجتمع ، وذهب ديكارت الى أن من الخطأ أن نعرض أنفسنا لشر عظيم ، لا لشيء الا لكي نحصل خيرا قليل لو الدينا أو لبلدنا و ولو أن شخصا واحدا أربى في قيمته على سائر أهل المدينة لكان من الخطأ أن يورد نفسه موارد الهلاك لانقاذهم (١) .

وليس على الانسان كما يرى ديكارت الني يهب نفسه للعقيقة الا أن يزيد قدره على سائسر أهل مدينته ، غير ان الأمر على خلاف ذلك اذ كانت الجماعة التي ينتسب الفرد اليها جماعة تتمهد العكمة وتوليها كبير عناية \* ان حضارة الأمة وثقافتها انما تقاس بمقدار شيوع التغلسف (٢) الصحيح فيها ، ولذلك فان أجل نعمة

<sup>(</sup>۱) مؤلفات دیکارت : مء من ۲۹۳ ۰

<sup>(</sup>٢) ديكارت : مبادىء الفلسفة المقدمة ص ١٨٤ ٠

ينمم الله بها على بلد من البلاد هي أن يمنحه فلاسفة حقيقيين •

وليس الفرد بعاجة الى شيء آخر غير التأميل لكي يجد في نفسه المقياس الذي يقيس به خدمته للمجتمع • ويقول ديكارت: أعترف أن من المسير أن نقدر ، على وجه الدقة ، الى أي مدى يأمرنا المقل بأن نعني بمصالح الجمهور • لكن ليس هذا من الامور التي يلزم فيها تعري الدقة الشديدة ، بل حسب المرء أن يرضي ضميره ، ويحل له أن يجاري في هذا ميوله (1) •

ويلاحظ من خلال آراء ونظريات ديكارت أن المجتمع الفاضل الذي يريده هو مجتمع تشرف عليه أرستقراطية فكرية ، وقد يراسه حاكم فيلسوف يكون في الوقت نفسه هو المشرع الوحيد الحصيف ومن الواضح أن ديكارت قال بمشروع واحد مثالي كامل ، وآمن ببعض القوانين الاساسية أكثر مما آمن بالناس وبالتجربة الاجتماعية • ولم يجد للسياسة معنى سوى احترام بعض المباديء التي

<sup>(</sup>١) ديكارت : رسائل في الاغلاق ص ١٠٧٠ -

يضعها ذلك المشرع الوحيد البصير الذي خول حق التصرف في الشؤون الانسانية ·

# عقم الجدل المدرسي:

يقول ديكارت في القاعدة الماشرة من كتابه في المنهج : أعترف بأنى ولدت وفي نفسى نزعة عقلية تجملني أجد اللذة القصوى في اكتشاف العجج بنفسى ، لا في الاصغاء لحجج الصغير • وقد كان هذا دافعي الوحيد لدراسة العلوم منذ حداثة سني٠ فكنت كلما صادفني كتاب يمنى القاريء باكتشافات جديدة ، كنت أحاول النظر فيما اذا كان باستطاعتي الوصول الى نتائج مماثلة بالاعتماد على فطنتيى الطبيعية ، وكنت لا أفوت على نفسى تلك اللذة البريئة ، بالتعجل في قراءة الكتب • وكثيرا ســـا وفقت في هذه المحاولة ، حتى أدركت أني توصلت الى الحقيقة ، لا كما هو الامر عند سائـر الناس ، بواسطة بعوث مضطربة لا جدوى منها ، تعتمد على الصدف أكثر من اعتمادها على منهج ، بل يفضل عثوری ، بعد تجربة طويلة ، على قواعد يقينية كانت مفيدة جد الفائدة لدراساتي العلمية ، وهي قواعد استخدمتها بعد ذلك في اكتشاف كثير غيرها • وهكذا ألفيت نفسي أمارس هذا المنهج ممارسة دقيقة مقتنما بأني قد اتخذت بهذا أنجح الوسائل للدراسة •

ولكن ، بما أن العقول لا تتساوى جميعا في استعدادها لاكتشاف الإشباء من تلقاء ذاتها وبمعض قدراتها ، فالقاعدة العاضرة تعلمنا أنه لا ينبغى الاقبال على أصعب الاشياء وأشدها مراسا ، بل الاهتمام أولا بالتعمق في أبسط الفنون وأقلها شأنا ، وخاصة تلك التي يسود فيها النظام أكثر من غيرها ، كصناعة السجاجيد أو الفنيون الطرزية أو الوشى ، كما أنه ينبغي الاهتمام أيضا بكافة التأليفات العددية ، والعمليات الحسابية ، وما شابه ذلك • ففي جميع هذه الفنون ترويض للعقل عجيب ، بشرط ألا نتعلمها عن الآخرين بل ان نكتشفها بأنفسنا • اذ لما كان لا يوجد شيء خفي فيها ، وكانت بأكملها في متناول العقل الانساني ، فهي تظهرنا على أنواع لا حصر لها من التأليفات المتمايزة فيما بينها تمام التمايز والمتباينة تمسام التباين ، وان كانت تنظمها قواعد محدودة يرجع الفضل في مراعاتها الى الفطنة الانسانية •

ولهذا نبهنا الى ضرورة البحث في هذه الاشياء حسب منهج • وليس المنهج فيهما سوى مراعاة مستمرة للنظام القائم في الشيء ذاته أو ذلك الذي نبتكره ببراعتنا · فمثلا لو أننا طالعنا صيغة ما مكتوبة في رموز مجهولة لنا ، فلا شك في أثنا لن نجد فيها أى نظام ، وبالرغم من ذلك ، علينا أن نتخيل فيها نظاماً ، لا للتحقق فقط من كل الفروض التي يمكن أن نضعها بشأن كل رمز فيها أو كلمة أو معنى ، بل أيضا لأجل ترتيب هذه الرموز أو الكلمات أو المعاني ، على نحو يسمح لنا بأن نعرف بواسطة الاستقراء كل ما يلزم عنها • فينبغي ألا نضيع الوقت في تخمين مثل هذه الاشياء بالصدفة وبدون منهج ، اذ بالرغم من أننا قد نعثر عليها بهذه الكيفية ، وبسرعة أكبر مما لو توسلنا اليها بالمنهج ، الا أننا نضعف بذلك من نور العقل و نعوده التوافه الى حد أن يصبح متعلقا بظواهر الاشياء عاجزًا عن التوغل في بواطنها • ولكنه علينا ألا نقع مع ذلك في خطأ هؤلاء الذين لا يشغلون فكرهم الا بالأمور الجدية السامية كل السمو والتسي لا يحصلون فيها بعد مجهود طويل الاعلى علم مختلط، رغم رغبتهم الحصول فيها على معرفة عميقة ، علينا اذن المران على أشياء أبسط ، مثل تلك التي أشرنا اليها ، بشرط أن نراعي فيها المنهج ، وذلك حتى نتعود الوصول الى العقيقة الباطنة للاشياء ، بطرق بسيطة ، معروفة لدينا ، هي أقرب الى ضروب اللهو منها الى شيء آخر ، وسرعان ما نحس عندئذ ، وفي وقت أقصر مما كنا نتوقع ، بقدرتنا على أن نستدل بمباديء بديهية على عدة قضايا تظهر غاية في الصعوبة والتعقيد ،

ولكنه قد يدهش البعض من أننا في بعثنا عن الوسائل الكفيلة لاستنتاج العقائق بعضها من بعض، قد أهملنا جميع القواعد التي رأى الجدليون أن يحكموا العقل الانساني بمقتضاها ، وذلك عندما يفرضون عليه صورا معينة للتفكر تؤدى الى نتيجة هي من الضرورة بحيث أن العقل يستطيع الوصول اليها بمجرد اعتماده على تلك الصور ، مع أن يهمل النظر بوضوح وانتباه في الاستدلال ذاته • والذي نشاهده هو أن الحقيقة كثيرا ما تفلت من تلك السلاسل ، بينما يبقى في قيودها هؤلاء الذين أستخدموها ، وهو ما لا يحدث لغبرهم • وتــدل التجربة على أن أقوى المغالطات لا تخدع أبدا أصحاب العقل السليم ، بل المغالطين أنفسهم .

وهذا هو السبب في أننا لما كنا نخشى بقاء عقلنا خاملا أثناء بحثه عن حقيقة شيء ما ، فاننا نستبعد صور الاستدلال هذه باعتبارها معارضية لهدفنا ، ونبحث عن كل ما يكفل استمرار انتباه فكرنا • ولكم نتبين في وضوح أكبر عقم هذا المنهج فى معرفة العقيقة ، فلنلاحظ أن الجدليسين لا يستطيعون تكوين قياس صحيح يؤدي الى نتيجة صادقة ، ما لم يكونوا على علم سابق بمادته ، أي بنفس الحقيقة التي يستدلون عليها في قياسهم • ومن هذا نخلص الى أنهم لا يتعلمون شيئًا جديدًا من تلك الصورة وحدها ، وأن الجدل المعتاد لا فائدة فيه أصلا لمن أراد البحث عن الحقيقة ، وأنه قد يفيد في بعض الاحيان ، وانما لأجل عرض مبسط لحجج كانت معلومة من قبل • وعلى ذلك وجب نقل هذا الجدل من الفلسفة إلى البلاغة •

## ديكارت وأساس الحقائق العلمية:

وفي خطاب أرسله ديكارت الى زميله مرسين في المحمد ١٩٣٠/٤/١٥ يتحدث عن أساس الحقائق الملمية فيقول : ٠٠٠ ولن يفوتني أن أذكر في دراساتي الفيزيقية عدة مسائل ميتافيزيقية وخاصة هذه :

ان الحقائق الرياضية ، تلك التي يعتبرونها أبدية ، قد أنشأها الله • وهي متوقفة عليه توقفا كليا ، مثلها في ذلك مثل سائر المخلوقات • والقول بمدم افتقار هذه الحقائق اليه ، يجمل تصورنا لله كتصور اليونان لجوبيش ، وساترن ، وفيه اخضاع الله للقضاء والقدر • وأناشدك ألا تتردد في القول في كل مكان أن الله هو الذي أوجد هذه القوانين في مملكته •

من واذا قبل لك أن الله لو كان هو الذي ينشيء تلك العقائق لكان في استطاعته أن يغيرها كما يغير الملك قوانينه ، وجب الرد بأن هذا يجوز لو كانت ارادة الله متغيرة ، أما اذا اعترض بأن الحقائق أبدية وثابتة ، أجيب بأن الله كذلك واذا اعترض بأنه حر أجيب بأن قدرته بعيدة عن فهمنا وأنه من الجائز لنا بوجه عام أن نؤكد قدرته على صنع كل ما لا نستدايع منهجه ، لا عجزه عن كل ما نعجز عن فهمه ، ومن الاجتراء الادعاء لمخيلتنا مثل ما لقدرته من مدى ٠٠٠

وفي رسالةأخرىأرسلها الىمرسين في ٦ / ٥ / ١٦٣٠ يقول ديكارت: أما بصدد العقائق الابدية ، فاننى أكرر قولي عنها: أنا صادقة أو ممكنة لا لسبب الا أنها في علم الله صادقة أو ممكنة ، ولا ينبغي أن نقول المكس أي أنها معلومة له في صدقها ، وكأن صدقها مستقل عنه \*

ولو أدرك الناس ما يقولون ، لما قالوا أبدا ، دون تجديف ، أن حقيقة الشيء سابقة على علم الله به - اذ أن ارادة الله وعلمه أمن واحد بعينه ، بحيث أنه اذا أراد شيئا علمه ، وكان الشيء حقيقيا لهذا وحده • ولذلك لا ينبغي القول أن العقائق تبقى صادقة حتى أن لم يكن الله موجودا • هذا لأن وجود الله أسبق العقائق وأقدمها ، وهو العقيقة التي تصدر عنها وحدها سائر العقائق • وانسا أخطأ الناس في هذا لأنهم لم يعتبروا الله كائنـــا لا متناهيا يفوق كل منهم ، وأنه الخالق الذي تعتمد عليه وحده جميع الاشياء • وهم يقفون عند حروف اسمه ، فيظنون أنه يكفيهم أن يعرفوا أن لفظ الله يدل على نفس ماريدل عليه لفظ

باللاتينية ، وهو الذي يعبده الناس \* ومن اليسير على هؤلاء الذين لم يرتفعوا بافكارهم فوق هذا أن يصبحوا ملحدين \* ولكونهم يدركون العقائق الرياضية تمام الادراك دون حقيقة وجود الله ، فلا عجب أن أنكروا اعتماد تلك الحقائق على حقيقة وجوده و لكن بما أن الله علة تفوق في قدرتها حدود الادراك الانساني ، وبما أن ضرورة الحقائق الرياضية لا تفوق ذلك الادراك ، كان ينبغي للناس أن يحكموا بقلة شأن هذه الحقائق ، وبغضوعها للقدرة الالهيئة البعيدة عن متناول أفهامهم •

#### ديكارت وتمييز النفس عن الجسم:

يتعدث ديكارت في كتابة «مباديء الفلسفة (1)» عن وجود النفس وضرورة تعييزها عن الجسم، فيقول: 1 ــ للبحث عن الحقيقة ، يلزمنا ولو مرة واحدة في حياتنا ، أن نشك في جميع الاشياء ، ما أمكنا الشك •

بما أننا كنا أطفالا قبل أن نكون رجالا ، وكنا ، قبل حصولنا على قدرة الوعي الكاملة ، نصيب تارة في أحكامنا على الاشياء ونخطيء تارة أخرى ، لأجل ذلك ، كانت الاحكام ، التي كوناها على هذا النحو من التسرع ، تعوقنا عن ادراك الحقيقة ،

<sup>(</sup>۱) ديكارت : مياديء الطنسفة مِدا ف ( ١ - ٨ ) ٠

وتؤثر فينا بعيث لا يحتمل أن نتخلص منها ، ما لم نمزم ، ولو مرة واحدة في حياتنا ، على الشك في جميع الاشياء التي نجد فيها أقل موضع للشك •

٢ ـ في أنه من المفيد أيضا أن ننعت بالكذب كل ما كان يعتمل الشك • بل من المفيد جدا أن ننعت بالكذب كل ما تصورنا فيه أقل داع للشك ، وذلك حتى يمكننا ، لو تأتي لنا اكتشاف بعض أشياء تظهر لنا بينة الصدق بالرغم من احتياطنا هذا ، اعتبارها أكثر الاشياء يقينا وأيسرها معرفة •

٣ ـ في أنه لا يجب الرجوع الى هذا الشك في
توجيه أعمالنا

ولكن يجب أن يلاحظ أني لا أقصد أن تستخدم هذه الطريقة الشاملة في الشك ، الا عند شروعنا في النظر في الحقيقة - أذ من المؤكد أنه فيما يتعلق بتوجيه حياتنا ، كثيرا ما يلزمنا اتباع آراء هي راجعة فقط ، وذلك لأننا لو حاولنا التنلب على جميع شكوكنا ، لكان في ذلك ما يكاد يفوت علينا دائما فرص الممل • وكذلك عندما تتعدد الآراء الراجعة في موضوع واحد ، ولا نستطيع ترجيح

الواحد منها على الاخرى ، يقضي العقل باختيار رأي واحد وأتباعه بعد ذلك على أنه يقيني جد اليقين •

٤ ــ لماذا يمكن الشك في حقيقة الاشياء
المحسوسة ؟

ولكن بما أننا نقصد في الوقت الحاضر التفرغ للبحث عن العقيقة فعسب، فاننا سنشك أولا فيما اذا كان من الاشياء المحسوسة أو المتغيلة ، ما هو موجود حقيقة في المالم ، اذ نعلم بالتجربة أن حواسنا خدعتنا في ملابسات عديدة ، وأنه من عدم الحكمة أن نثق فيمن خدعنا مرة ، وكذلك لأننا نكاد نعلم دائما أثناء النوم وتتغيل في وضوح عددا لا يعصى من الاشياء التي لا توجد خارج أحلامنا ، ولأننا أخيرا لما كنا قد عزمنا على الشك في كل شيء ، لم تبق لدينا علامة ما تدلنا على أن أفكار العلم أكثر كذبا من غيرها .

۵ لادا يمكن الشك أيضا في براهين الرياضيات؟

ويلزمنا أن نشك أيضا في سائر الاشياء التي كانت تبدو لنا فيما مضى يقينية جد اليقين ، حتى في براهين الرياضيات ومبادئها ، بالرغم من أنها بينة بيانا كافيا ، وذلك لأن هناك من الناس من أخطأ فيها ، وبنوع خاص ، لأننا قد سمعنا أن الله الذي خلقنا يستطيع أن يفعل ما يشاء ، ولا نمرف حتى الآن ان لم يكن قد خلقنا بعيث نكون أبدا مخدوعين ، حتى في الاشياء التي نعتقد معرفتهما على أفضل نحو ، اذ بما أنه قد سمح بأن نكون مخدوعين أحيانا كما تبين لنا مما سبق ، فلماذا لا يسمح بأن نكون مخدوعين أبدا ؟ وان توهمنا أن خالق وجودنا ليس الها كامــل القــدرة ، وأننـــا موجودون بأنفسنا أو بواسطة شيء آخر ما ، فكلما تصورنا خالقنا أقل قدرة ، كنا على حق في اعتبار أنفسنا من النقص بحيث نكون مخدوعين عليي الدوام •

آ ـ في أن حريتنا تسمح لنا بأن نمتنع من تصديق الاشياء المشكوك فيها ، وبأن نتجنب ذلك الخداع .

ولكن حتى اذا كان خالقنا كامل القدرة ،وحتى اذا كان يلد له خداعنا ، فاننا مع ذلك نشمر في أنفسنا بحرية تمكننا من الامتناع ــ ما شئنا ــ من

تصديق الاشياء التي لا نعلمها عن يقين •

 ٧ ــ في أنه لا يمكننا أن نشك ، الا أن نكون موجودين ، وفي أن هذه أولى المعارف اليقينية التي يمكننا الحصول عليها .

وعندما نرفض على هذا النحو كل ما يمكن أن يناله أقل شك ، بل نعتبره كاذبا ، فاته من السهل علينا ، أن نفترض أنه ليس هناك اله ولا سماء ولا أرض وأننا بدون جسم ، ولكننا لا نستطيع أن نفترض أننا غير موجودين عندما نشك في صحة هذه الاشياء كلها ، اذ من غير المستطاع لنا أن نفترض أن ما يفكر غير موجود بينما هو يفكر ، بعيث أننا مهما نبالغ في افتراضاتنا ، لا نستطيع تجنب العكم بصدق النتيجة الآتية : أفكر اذن أنا موجود ، وبالتالي فهي أولى وأيقن القضايا التي تعثل الانسان يقود فكره بنظام ،

٨ ــ في أننا على ذلك نعرف أيضا التمييز بين
النفس والجسم \*

ويبدو لمي أن هذه أفضل وسيلة يمكننا اختيارها لمعرفة طبيعة النفس ، ومعرفة بأنها جوهر متمايز كل التمايز عن الجسم • اذ بالفحص عن ماهيتنا نحن الذين اقتنعنا بأنه ليس هناك خارج فكرنا شيء حقيقي أو موجود ، فائنا نعلم علما بينا أن وجودنا غير مفتقر الى امتداد أو شكل أو ما شابه ذلك مما يمكن نسبته الى الجسم ، وأننا موجودون باعتبار تفكيرنا وحده • وبالتالي أن فكرتنا عن النفس سابقة على فكرتنا عن البسم وأكثر منها يقينا ، بما أننا ما زلنا نشك في وجود جسم ما في المالم ، في حين أننا على يقين أننا نفكر •

### ديكارت ووجود الله :

يرى ديكارت في كتابه « مباديء الفلسفة (١) » ضرورة البعث في وجسود الله وضرورة وجوده فيقول : ١٤ ـ يكفي للبرهنة على وجود الله أن تكون ضرورة وجوده متضمنة في المعنى الذي لدينا عنه -

فمندما نستمرض النفس ما لديها من أفكار أو معان مختلفة ، فتجد بينها فكرة كائن عليم بكسل شيء قادر على كل شيء ، وفي غاية الكمال ، يدعونا

<sup>(</sup>۱) دیکارت : مبادیء الفاصفة جا ( ۱٤ ـ ۱۱ ) ،

ذلك الى العكم بوجود الله ، وهو الكائن الحائز على تمام الكمال ، اذ بالرغم مما لديها من افكار متمايزة عن عدة أشياء أخرى ، فهي لا تلعظ فيها ما يؤكد وجود موضوعها ، بينما هي ترى في هذه الفكرة ، لا وجودا ممكنا فحسب كما همو الامر في سائس الافكار ، بل وجودا ضروريا أبديا مطلقا ، وكما تقتنع اقتناعا كاملا بمساواة زوايا المثلث القائمتين، لكونها ترى تلك المساواة متضمنة بالضرورة في فكرتها عن المثلث ، كذلك تستنتج وجود الكائس التام الكمال من مجرد رؤيتها أن الوجود الضروري الايدي متضمن في فكرتها عن هذا الكائن •

١٥ ــ في أن المعنى الذي لدينا عن سائر الاشياء
لا يتضمن ضرورة الوجود بل امكانه فحسب

ولتستطيع النفس زيادة التأكد من صعة النتيجة السابقة ، لو تنبهت الى خلوها من أي معنى عن كائن آخر غير الله تتصرف فيه الوجود الضروري المطلق ، على النحو السابق - وفي هذا وحده ما يبين لها أن فكرتها عن الكائن التام الكمال ، ليست من صنعها ، بل أنها أثر تركته في النفس طبيعة ثابتة حقيقية ، موجودة بالضرورة من حيث أنه

لا يمكن تصور هذه الطبيعة دون اقترائها بالوجود المنروري •

١٦ ــ في أن الاحكام السابقة تعوق الكثيرين عن
معرفة واضعة بضرورة وجود الله

ولو كانت النفس متعررة من الاحكام السابقة ، لما وجدت صعوبة ما في الاقتناع بهذه العقيقة • أما وقد تعودنا التمييز بين الماهية والوجود في سائسر الاشياء ، وكنا قادرين على اصطناع ما نشاء من أفكار الاشياء ربما لم توجد ولن توجد أبدا ، جاز لنا الشك في أن تكون فكرتنا عن الله احدى تلك الافكار التي نصطنعها كما يعلو لنا ، أو تلك التي لا تتضمن الوجود الضروري في طبيعتها ، وذلك عندما لا نسمو بعقلنا الى تأمل هذا الكائن التام الكمال •

١٧ ــ في أن علة الشيء ينبغي أن يكون لها من
الكمال بقدر ما نعزو للشيء من كمال •

وعلاوة على ذلك ، فالتفكير فيما عدا النفس من معان مختلفة يعيننا على ملاحظة عدم وجبود فارق كبير بينها من حيث أننا نعتبرها تابعة لنفسنا رعقلنا ، ووجود فارق كبير من حيث أن الواحدة منها تمثل شيئا والاخرى تمثل آخر ، بل تعينسا أيضا على أن نلاحظ أن علة الافكار لا بد أن تكون أكثر كمالا ، بقدر ما هناك من كمال فيما تمثله من موضوعها وهذا يشبه بالضبط موقفنا عندما نسمع عن انسان حاصل على فكرة آلة تدل على قدر عظيم من الحذق ، ونكون على حق في التساؤل عن الوسيلة التي حصل بها على تلك الفكرة . سواء كان ذلك لأنه شاهد في مكان ما آلة مثلها صنعها رجل آخر ، أو لأنه كان عالما بالميكانيكا ، أو لأنه كان من توقد الذهن الى حد ابتكارها دون مشاهدة شبه لها في أي مكان آخر ، وذلك لأن كل الحدق الذي تمثله فكرة الآلة ، وكأن الفكرة صورة لها ، فلا بد من أن يكون محققا في علتها الأولى ومبدئها الاول ، لا على سبيل المحاكاة فحسب ، بل بالفعل وعلى نفس النحو ، أو على نحو أسمى مما تمثله الفكرة •

۱۸ \_ في امكان البرهنة على وجود الله مرة
أخرى بمقتضى ما سبق •

وكذلك فلأننا نجد في أنفسنا فكرة الله ، أو

الكائن التام الكمال ، فباستطاعتنا أن نبحث عن علمة وجود تلك الفكرة فينا ، واننا بعد اعتبارنا لم تمثله تلك الفكرة من كمالات عظيمة ، نجد أنفسنا مضطرين للاقرار بأنها غير صادرة فينا الاعن كائن كامل جدا ، أي عن اله ، موجود في الحقيقة .

اذ لا يتضح فقط بالنور الطبيعي أن العدم لا يمكن أن يكون علة شيء ما ، وأن الاكمل لا يمكن أن يكون تابعا لما كان أقل كمالا ومتوقفا عليه ، بل أننا نرى أيضا بهذا النور ذاته أنه من المستحيل أن نكون حاصلين على فكرة شيء ما أو صورته ، ما لم يكن هناك في أنفسنا أو خارجها أصل يعوى كل ما تمثله لنا تلك الفكرة من كمالات • وحيث أننا نعلم بأننا عرضة للكثير من النقائص وأنسا لا نملك هذه الكمالات الفائقة التي نتصورها ، وجب الاستنتاج أن هذه الكمالات وتنتمى لطبيعة مختلفة عن طبيعتنا وكاملة ، أي الله ، أو علمي الإقل أن هذه الكمالات كانت فيه فيما مضى ، وأنها لا بد قائمة فيه الآن ، بما أنها لا متناهية •

١٩ ــ في أنه ليس في علمنا شيء أوضح مــن

كمالات الله وان كنا نعجز عن فهم طبيعته باكملها ٠

واني لا أجد ذلك الامر عسيرا على أولئك الذين عودوا عقولهم التأمل في طبيعة الله ، وتنبهوا الى كمالاته اللامتناهية - اذ بالرغم من أننا لا نفهم هذه الكمالات بسبب أن اللامتناهي يفوق ادراك العقول المتناهية ، فأن تصورنا لتلك الكمالات أكثر وضوحا وتميزا ، وأقل اختلافا من تصورنا للاشياء المادية ، وذلك لتفوقها على هذه الاشياء المادية في البساطة وانتفاء كل العدود عنها · ولهذا فليس ما يزيد عقلنا كمالا ، مثل هذا التأمل في الله ، ولا حد لكماله يملأ النفس رضى وطمأنينة ·

٢٠ ــ في اننا لسنا علة أنفسنا ، بل الله علتنا ،
ومن ثم فهو موجود •

ولأن جميع الناس لا ينتبهون لما سبق ، ولأننا نعلم كيف حصلنا على فكرة آلة ذات حدق عظيم ، دون أن نتذكر متى حصلنا من الله على فكرتنا عنه بسبب أن هذه الفكرة قائمة فينا على الدوام •

لأجل ذلك ، وجب علينا مرة أخرى أن نبعث من

هو الذي خلق نفسنا أو عقلنا الذي يعوي فكرة الكمال اللامتناهي التي في الله • وواضع أن من عرف كائنا أكمل من نفسه فهو لم يهب لنفسه اذ لكان قد وهبها كل كمال في علمه • وعلى ذلك فهو لا يبقى في الوجود الا بالكائن الحائز على كل كمال، أي بالله •

٢١ ــ في أن ديمومتنا وحدها تكفي للبرهنة
على وجود الله •

ولا أعتقد أنه من الممكن أن يشك المرء في صحة هذا البرهان ، اذ انتبه الى طبيعة زمن حياتنا أو ديمومتنا و فمن شأن هذه ألا تتوقف أجزاؤها على بعضها البعض ، ولا توجد معا ، ما لم تكن تلك الملة التي خلقتنا مستمرة في خلقنا ، أي حافظة لنا و ونعن نعلم أننا لسنا حاصلين على قوة تكفل لنا الاستمرار في الوجود ، أو تحفظنا فيه لحظة واحدة ، وأن القادر على ابقائنا خارج ذاته وعلى حفظنا ، لهو يحفظ ذاته بالضرورة، أو لهو بالأحرى لا يغتقر لمن يحفظه ، وأنه هو الله و

## ديكارت واتعاد النفس بالجسم:

يمالج ديكارت في كتابه « مباديء الفلسفة (١) » قضية وجود الاجسام ، واتحاد النفس بالجسم فيقول : ١ ـ في الاسباب التي تعلمنا بوجود الاجسام على الوجه اليقيني •

بالرغم من اقتناعنا اقتناعــا كافيا بالوجــود الحقيقي للاجسام في العالم ، الا أنه نظرا لأنا شككنا فيها من قبل ، وأننا وضعنا وجودنا في عداد تلك الاحكام التي كوناها منذ بداية حياتنا ، وجب علينا الآن أن نبحث عن الاسباب التي تعطينا علما يقينيا بهذا الوجود • وان تجربتنا الداخلية تفيدنا بأن كل ما نحس به صادر عن شيء غيرنا ، بما أنه ليس في مقدورنا أن نحصل على هذا الاحساس أو ذاك ، و أن هذا الامر يتوقف على الشيء الذي يؤثر في حواسنا • نعم ، قد يمكن التساؤل عما اذا لم يكن الله أو كائن غيره هو هذا الشيء • ولكنــا نحس ، أو تدفعنا حواسنا الى أن ندرك ، بادراك وأضح متميز ، مادة معتدة طولا وعرضا وعمقا ،

 <sup>(</sup>۲ \_ 1 ) بيكارت : مبادئء الفلسفة مِرُ ( 1 \_ 7 ) ،

لها أجزاء مختلفة الشكل، وعنها تصدر احساساتنا باللون والرائحة والالم وما الى ذلك • ولو كان الله قد أظهر لنا مباشرة فكرة هذه المادة المتدة ، أو حتى اذا كان قد سمح بصدور هذه الفكرة فينا عن شيء لا امتداد له ولا شكل ولا حركة ، لما كان هناك مانع من الاعتقاد بأنه يلذ له خداعنا • فاننا نتصور هذه المادة شيئا مختلفا عن الله وعن عقلنا، ويبدو لنا أن فكرتنا عنها تنشأ في النفس بمناسبة أجسام خارجية تشابهها كل المشابهة • ولما كان الله لا يخدعنا ، لما في هذا من منافاة لطبيعته ، وجـب علينا أن نستنتج وجود جوهر ممتد طولا وعرضا وعمقا ، وقائم الآن في العالم ، وحاصل على كل ما نعرف له من خصائص ٠ وهذا الجوهر ما يصبح تسميته بالجسم ، أو جوهر الاشياء المادية •

### ٢ ــ ثم في كيفية معرفتنا باتحاد نفسنا بجسم ٠

وكذلك يجب علينا أن نستنتج وجود جسم معين متحد بنفسنا اتحادا أوثق من سائر أجسام العالم ، وذلك لأننا ندرك ادراكا واضحا حدوث الألم لنا وغيره من الاحساسات دون تنبؤنا بذلك ، ثم لأننا نحكم بفضل علم قائم في النفس بطبيعتها أن هذه

الاحساسات لا تصدر في النفس باعتبارها شيئا مفكرا فعسب ، بل باعتبارها متحدة بشيء ممتد يتحرك بما له من أعضاء ، وهو الذي يصح تسميته بالجسم الانساني -

٣ ــ في أن العواس لا تعلمنا طبيعة الاشياء ،
بل مقدار فائدتها لنا أو ضررها فعسب •

ويكني أن نلاخظ أن كل ما ندركه بالعواس ، مرتبط بالاتحاد الوثيق بين النفس والجسم ، وأننا في المادة نعرف بواسطتها مبلغ فائدة الاجسام الخارجية لنا أو ضررها ، لا طبيعتها ، اللهم الا في النادر وعلى وجه الاتفاق . • •

### ديكارت والعرية الانسانية :

ينبري ديكارت ليمالج قضية العرية الانسانية في كتابه د مباديء الفلسفة (1) » فيقول :

٣٧ ــ في أن الحرية أعظم كمال للانسان وأنها
هي التي تجعله خليقا بالمدح أو الذم •

<sup>(</sup>١) ديكارت : هباديء القلسقة : جا ف ٢٧ ، ٣١ ، ٤٠ ، ٤١ ،

بما أن الارادة متسعة المدى بطبيعتها ، فانها لمزية عظمى أن تكون لنا القدرة على العمل بواسطتها ، أي العمل بعرية ، وأن نصبح بذلك سادة أفعالنا ، ومن ثم جديرين بالمدح عندما نحسن قيادتها • فكما أننا لا نمتدح الألات التي نراهـــا تتحرك على أنحاء كثرة مختلفة تتفق وما نطليه منها ، وذلك لأن هذه الآلات لا يصدر عنها الا ما كان ناتجا عن تركيبها الآلي ، وكما أننا نوجه المدح لمسانعها الذى كانت له القدرة والارادة على تركيبها بحدة عظيم ، فكذلك لأن لنا القدرة ، على اختيار الصدق حينما نميزه من الكذب ، فلا بد أن يكون لنا من الفضل أكثر مما لو كان اختيارنا هذا أمرا محتوما يضطرنا اليه مبدأ خارج عنا •

٣٨ ــ في أننا نعرف حرية ارادتنا لا بالدليل بل
بالتجربة وحدها ٠

من البين أن لنا ارادة حرة قادرة على القبول أو الرفض كيفما تشاء ، بعيث يمكن اعتبار هذه المحقيقة من أكثر الامور بداهة وقد قام الدليل الواضح على ذلك فيما سبق ، اذ في الوقت الذي وضعنا فيه كل شيء موضع الشك ، وافترضنا فيه

أن خالتنا يستخدم قدرته على خداعنا من كل وجه، كنا ندرك في أنفسنا من الحرية ما يمكننا من الامتناع عن تصديق كل ما لم نعرفه معرفة تامة • وهنذا الذي أدركناه ادراكا متميزا ، وكنا غير قادرين على الشك فيه أثناء هذا التعليق الشامل الأحكامنا ، فهو لا يقل يقينا عن كل ما سبق لنا العلم به •

- كلي أننا نعلم أيضًا عن يقين أن الله قدر
الاشياء قبل وقوعها

• • ولكن بما أن ما علمناه عن الله بعد ذلك يؤكد لنا أن قدرته هي من العظمة بحيث ناثم لو فكرنا في أنه كان من الممكن أن نفعل شيئا لم يقدره من قبل ، فمن السهل وقوعنا في مشكلات كبيرة جدا لو حاولنا أن نوفق بين حرية ارادتنا وأوامر الله ، أي أن نفهم أو نستوعب مدى حريتنا ، وتقديد المناية الازلية ، وكان نحيطهما بعقلنا •

٤١ ـ في كيفية التوفيق بين حريتنا وسبق التقدير •

ولكنا لن نجد صعوبة ما في التخلص من تلك المشكلات ، اذا لاحظنا أن فكرنا ستناه ، وأن قدرة الله الكاملة لا متناهية ، تلك القدرة التي عرف بها من الأزل وأراد كل ما كان وما يمكن أن يكون . وعلى ذلك ، كان لنا من العقل ما يكفى لأن نعرف بوضوح وتميز أن تلك القدرة في الله ، لا لأن نفهم مدى تلك القدرة الى الحد الذي نعلم عنده كيف تسمح بأن تكون أفعالنا حرة تمام الحرية غبر معتومة على الاطلاق • ونعن من جهة أخرى على يقين من الحرية وعدم التعيين القائمين فينا بعيث لا نعرف شيئًا بوضوح أكثر • وعلى ذلك لم تكن قدرة الله الكاملة مانعا من تبقننا هذا • واننا نخطىء ، لو شككنا فيما ندركه في أنفسنا ونعلم وجوده فينا بالتجربة ، وذلك لأننا لا نفهم شيئــا آخر نعلم أنه بالطبيعة معتنع على الفهم •

## ديكارت والفضيلة:

يحدثنا ديكارت في كتابه وانفعالات النفس (١)» عن الفضيلة فيقول:

١٥٢ ــ لأي سبب يجوز للانسان أن يقسدر فسه ٠

<sup>(</sup>١) ديكارت : القمالات النفس : ف ( ١٥٢ ــ ١٥٢ ) •

وحيث أن من أركان العكمة أن يعرف الانسان كيف ولماذا يجب عليه أن يقدر نفسه أو يعتقرها ، فاني سأحاول أن أبين رأيي في هذا الموضوع • واني ألاحظ شيئا واحدا يجعلنا جديرين بتقدير انفسنا ، ألا وهو ممارسة حريتنا ، وسيطرتنا على ارادتنا ، فالأفعال الصادرة عن حريتنا هي وحدها التي نقبل المدح أو الذم بسببها • وهذه الحرية ، اذ تهيء لنا السيطرة على أنفسنا ، تجعلنا شبيهين بالله على نعو ما ، وذلك بشرط ألا نفرط فيما تمنعنا هذه الحرية من حقوق •

## ۱۵۳ ـ فيما يقوم كرم النفس ٠

ولذلك فاني أعتقد بأن الكرم الحقيقي وهو الذي يجعل الانسان يقدر نفسه أعظم تقديس ممكن ، انما يقوم : من ناحية في العلم بأنه ليس هناك ما يرجع الى الانسان حقا سوى تصرفه العرفي ارادته وبأنه ليس هناك ما يمدح أو يذم لأجله سوى استخدامه الحسن أو السيء لمثلك الارادة ، ويقوم من ناحية أخرى في الشعور بعزيمة صادقة في النفس على استخدام الارادة استخداما طيبا ، أي على عدم الامتناع بارادته عن الاضطلاع والقيام

بكل ما يراه أنه خير الامور · وفي هذا تكونالممارسة التامة للفضيلة ·

١٥٤ ــ في أن هذه الفضيلة تمنعنا من احتقار الآخرين •

هؤلاء الذين لديهم هذا العلم والشعور بأنفسهم، يسهل عليهم الاقتناع بأن كل انسان أخر يستطيع مثلهم الحصول على هذا العلم وذلك الشعور ، اذ لا شيء فيهما يتوقف على غيرهم من الناس ولذلك فهم لا يعتقرون أبدا انسأنا ما ، ومع أنهم كثيرا ما يلاحظون غيرهم من الناس يرتكب من الاخطاء ما يظهر ضعفه ، فانهم أكثر ميلا الى التجاوز عن ذلك منهم الى ذمهم ، وأكثر ميلا الى الاعتقاد بأن تلك الاخطاء راجعة الى نقص في العلم أكثر من رجوعها الى سوء في النية ، وكما أنه لا يمكن أن يكونوا أدنى بكثير من بعض الذين يفوقونهم في المال أو الشرف ، بل في الذكاء ، أو في العلم أو الجمال أو بوجه عام الذين يفوقونهم في سائر الكمالات ،كذلك هم لا يقدرون أنفسهم لتفوقهــم على الآخرين في واحد من تلك الاشياء السابقة ، باعتبارها قليلة الشأن لو قورنت بالارادة الطيبة التسى يقسدرون أنفسهم لأجلها وحدها ، والتي يفترضون وجودها أو امكان وجودها في كل انسان آخر •

### ١٥٥ \_ في التواضع الفاضل •

ولذلك كان أكرم الناس أكثرهم تواضعا ف فالتواضع الفاضل ليس الا التفكير في ضعف طبيعتنا، وفي أن الاخطاء التي ربما ارتكبناها في الماضي أو التي قد نرتكبها في المستقبل ، لا تقل عن أخطاء غيرنا من الناس ، وهذا يؤدي بنا الى عدم تفضيل أنفسنا عليهم ، والى الاعتقاد بأنهم مثلنا حائزون على الارادة العرة وقادرون كذلك على ممارستها

١٥٦ ـ في صفات الكرم ، وفي أنه علاج لكل
ما ينجم عن الانفعالات من اضطراب •

والعاصلون على مثل هذا الكرم يميلون بطبعهم الى الاتيان بجليل الاعمال ، دون الاضطلاع مع ذلك الا بما يشعرون أنه في طاقتهم • وبما أنهسا لا يؤثرون شيئا على خدمة الغير وعلى اهمال مناقعهم الشخصية ، فهم دائما مهذبون ، ودودون ، سباقون الى عمل المعروف •

وهم علاوة على ذلك مسيطرون تمام السيطرة على انفعالاتهم ، وخاصة على رغباتهم ، وعلى الغيرة والحسد ، وذلك لأنه لا يوجد من الاشياء التي يتوقف اقتناؤها على الغير ، شيء واحد يمتقدون أنه جدير بالسعي كثيرا في طلبه ، وكذلك هم لا يسمحون لأنفسهم بكراهة الناس لأنهم يقدرونهم جميعا ، ولا بالخصوف لان ايمانهم بفضيلتهم يمنحهم ثقة بأنفسهم ! ولا بالغضبوذلك لأنهم لما كانوا لا يقدرون الا قليلا جميع الاشياء التي تتوقف على الغير ، فهم لا يغلبون أعداءهم عليهم باظهار ما أصابهم من ضرر على أيديهم م

# نهاية المطاف :

بعد أن استعرضنا فلسفة ديكارت وبعض أفكاره المقلانية بمقدورنا أن نقول: من الثابت والواضح أن فلسفة ديكارت هي خلاصة الفلسفة والعلم المرفاني الذي يطبق في عصرنا الحاضر باعتبار هذه الفلسفة تجسد المثالية المطلقة ، كون عصرنا عصر آلي ميكانيكي ، وطدت دعائمه الآلية ميول ديكارت الى ارجاع كل ما عدا العقل الى الامتداد •

وسن الفرورة أن نقسول بأن آراء ديكسارت وانفعالاته العقلانية يحتلان مكان الصدارة في مجال بعض العلوم العديثة ، كعلم النفس التجريبي ، وعلم الاجتماع الوضعي ، من حيث انهما يلتمسان الظواهر البسيكولوجية أو الاجتماعية في عناصرها ومرادفاتها الخاضعة للمقاييس الرياضية ،

وثقة ديكارت بآلة المعرفة البقينية التي يجسدها المقل ، والحركة الذاهبة من الباطن الى الظاهر ، ومن الذات الى الموضوع ، ومن الذات الى الموضوع ، ومن اثبات الوعى الى اثبات الجوهر .

« تم الكتاب »

## الفهــرس

| ۰           | بتسديه                              |
|-------------|-------------------------------------|
| 11          | سيرة ديكارت وحياته                  |
| 18          | حياته ألدراسية ألاولى               |
| 37          | ديكارت يتجه كليه ألى العلم والتحصيل |
| 80          | ثمخميــة ديكــارت                   |
| 70          | ديكارت ومنهجه العقلاني              |
| 77          | قوامد منهج دیکارت <sup>-</sup>      |
| Yξ          | ديكارت ومآ وراء العلم               |
| ٧1          | ديكارت من الشك الى اليتين           |
| <b>M</b>    | النفس علسد ديكارت                   |
| 11          | اللبه عنسد ديكارت                   |
| 18          | ديكارت ووجسود العالم                |
| XX          | الانسان عند ديكارت                  |
| 10          | آراء ديكارت الاجتماعيه              |
| ٤.          | عقم ألجدل المدرسي                   |
| 33          | ديكارت وأساس الحقائق العلميه        |
| <b>{Y</b> } | ديكارت وتهييز النفس عن الجسم        |
| 104         | ديكارت ووجود ألله                   |
| 109         | ديكارت وأتحاد النفيس بالجسم         |
| 171         | ديكارت والحربة الانساتيه            |
| 371         | ديكارت والفضيله                     |
| 171         | نهاية المطاف                        |
| 17.         | غهسرس الكتاب                        |